






ASÍ  INTENTAMOS HACER VIDA
EL CARISMA FUNDACIONAL 

DEL MCC

Luis Reyes Larios



Índice

Prólogo,  5

Introducción, 9

Capítulo 1: Semblanza, 17
Explicación Cronológica, 17
Primeras polémicas, 20
El real valor del obispo Hervás, 21
El Manual de Dirigentes, 22
Los viajes de Eduardo, 23
Vertebración de Ideas, 25
Los respetos Humanos, 25
La realidad actual, 27

Capítulo 2: El Porqué, 31
Eduardo y Mallorca, 33

Capítulo 3: El Qué, 37

Capítulo 4: Los Cómo, 43

Capítulo 5: Los Cursillos de Cursillos, 45
La  Escuela de Dirigentes, 49

Conclusión, 53

Anexos, 55

Fotografías, 93

Bibliografía, 101



3

A  Kary,

El ángel especial, la estrella que, cuando bri-
lla en el cielo las noches despejadas, nos da la 
ilusión de que, un día, Dios volverá a reunir a 
la familia en Su alegría, y nuestra tristeza se 
transformará en  gozo.

              

A Eduardo,

Que desde Allá, sin cansancio, sin dolencias, 
sin obstáculos, sin incomprensiones, pero sí con 
la Luz del que es Luz, nos sigue iluminando el 
verdadero camino a seguir en la genialidad que 
son los Cursillos.

A la Mallorca Fundacional,

Que ha comprendido perfectamente, sin pro-
tagonismos inútiles, su papel testimonial como 
faro del Carisma que el Espíritu Santo depositó 
en Eduardo.

Luis Reyes Larios



5

PRÓLOGO

Hay que volver a las fuentes, para no perder el sentido, la razón, el ob-
jetivo por el cual se hicieron los esfuerzos y se invirtieron los recursos 
y con lo cual se motivó todo el compromiso de sacrificar los des-
cansos, los tiempos libres, los no tan libres. Mejor dicho: no hay que 
dejar de volver a las fuentes, a los principios, hoy decimos al “carisma 
original, al fundacional”. Muchas horas de oración, de reflexión, de 
discusión, de meditación; de preguntarle a Dios: ¿cuál es tu voluntad 
Señor?, como para luego, sin la suficiente responsabilidad, sacudir el 
mantel y mandar a volar lo conseguido. 

	 Tenemos, en consciencia, la obligación de buscar la voluntad 
de Dios; sobre todo cuando se trata de cumplir un trabajo que El mis-
mo es quien lo realiza, y por nosotros, sus obreros, sus discípulos, sus 
enviados. 

	 ¡Qué bueno que a Luis Reyes Larios!, aguerrido defensor del 
carisma fundacional, se le ha ocurrido explicar las diferencias entre las 
“Ideas fundamentales” y el “Carisma fundacional”. Mas que llamarme 
la atención las razones por las que debemos entender que una manera 
de pensar u otra sea la conveniente, me llama la atención el porqué 
Luis defiende con pasión el “Carisma fundacional”. 

	 El que sean las razones me parece obvio; y por lo tanto me 
extraña el que se defienda lo contrario, porque precisamente le fal-
tan razones, que tanto por estar ausentes, como la falta de pasión en 
defenderlas, desangelan la opinión de quienes con palpable frialdad, 
porque no les ha llegado tan dentro como para apasionarlos; y que al 
fundador y a quienes han llevado a la práctica el “Carisma fundacio-
nal”, les reaviva el cambio vital que vivieron, y abre un misterioso y 
muy real encuentro con Cristo que era precisamente lo que buscaba 
suscitar, inspirado por Dios, este laico comprometido, de avanzada en 
la Iglesia, antes del Vaticano II, Eduardo Bonnín.

	 Frente a esta razón, va a ser muy difícil quitar y poner elemen-
tos a un proyecto inspirado por Dios, sin duda alguna, porque si no 



6

fuera de Dios, como pensaba Gamaliel, ya se hubiera terminado (Hch. 
5 39). Con todo y los deslices interiores, a este proyecto inspirado por 
Dios, lo cuida; y este nuevo libro viene a ser, no lo duden, una mane-
ra como Dios cuida esta obra que comenzó con muchos sudores de 
Eduardo y ahora de sus herederos, Luis entre ellos, que además han 
gozado del privilegio de haberse encontrado con este hombre santo, 
personalmente, en los últimos años de su vida.

	 Yo pido a Dios que todos estos esfuerzos por conservar el 
“Carisma fundacional” no sean desperdiciados, pido humildad a mis 
hermanos cursillistas de mi diócesis y de México, para reconocer a 
tiempo los desvíos, probablemente involuntarios, y si voluntarios, es 
tiempo de corregir, de enderezar, por el bien de quienes por Providen-
cia Divina nos han sido encomendados.

	 Urge que cada uno de nosotros hagamos lo que nos toca con 
nuestro hermano, el más cercano, el que está a nuestro lado, antes de 
que se vaya y nos quedemos sin haber cumplido, esperando que otro 
hiciera lo que a mí me toca. Me dirán: “Siervo flojo, no pusiste a traba-
jar lo que te confié” (Mt. 25, 27).

	 Finalmente, confío en Dios, como nos enseñó Eduardo que: 
“La solución a los grandes problemas siempre será: poner a Cristo en 
la vida de cada uno” (Bonnín). Y es que los problemas vienen por la 
ausencia de Cristo. Que esta confusión originada por no conocer a 
fondo el “Carisma fundacional”, y que este libro ayuda a entenderlo, a 
comprenderlo y a respetarlo, se diluya precisamente porque hacemos 
presente a Cristo, que vela indudablemente por Cursillos; que nos dé 
la Paz. El mundo nos espera con mucha tarea, y no podemos desper-
diciar el tiempo con una distracción que parece lucha de poder. 

	 También aprendí que: “El mayor bien que le podemos hacer a 
la gente es: ayudarle a que encuentre el sentido a su vida” (Bonnín). Y 
cada quien debe descubrir el suyo. Camino para llegar a ser Persona. 
Nos urge encontrar plenamente el sentido de nuestra vida e ir madu-
rando esto que Dios nos ha encomendado; para cuanto antes ayudar a 
nuestros hermanos a encontrar el suyo y ellos también puedan cum-
plir su tarea.



7

¡Con mucho cariño para mis hermanos cursillistas! 

Ánimo Luis, Cristo va contigo.

+ Marcelino Hernández, obispo de Orizaba.

Octubre, 2012. Año de la Fe.



9

Introducción

Escribir sobre el Carisma Fundacional siempre es correr  un gran ries-
go porque, al igual que el Cursillo, para entenderlo hay que vivirlo.

	 A mí me pasa que sabiendo esto, al intentar nuevamente ha-
cerlo, me parece algo más que una simple necedad de mi parte, pues  
sé perfectamente dónde me encuentro pero me consuela la frase de 
Eduardo Bonnín: “vivir lo cristiano, intentar vivirlo o lo que nos duele 
no vivirlo”, ya que  pienso que con esto último podría identificarme 
perfectamente bien, pues sé  lo que me duele el que muchas veces no 
pueda ser el discípulo que debiera.

	 Entre los que ya vivimos la experiencia inolvidable de un Cur-
sillo, y hemos optado por el apostolado de ser dirigentes, podríamos 
clasificarnos en 3 grupos principales:  

a) Quienes defienden los conceptos vertidos en el libro de Ideas 
Fundamentales como la guía más importante  o quizás única,  
para la operación adecuada del MCC.

b) Los que teorizan sobre los conceptos del Carisma Fundacional 
pero no los han podido hacer vida en sí mismos, por lo que 
viven molestos con los que piensan diferente.

c) Por último, los que han abierto su corazón y luchan día  a día, 
minuto a minuto,  por intentar  hacer vida el Carisma Funda-
cional en su “metro cuadrado”.

	 Hace poco tiempo, algunos amigos de mi Reunión de Grupo 
me pidieron que escribiera algo sobre las diferencias que cada día des-
cubríamos entre el Carisma Fundacional y lo que entendíamos sobre 
Cursillos a través de Ideas Fundamentales.

	 Nuestras experiencias en Mallorca y los Cursillos de Cursillos 



10

diseñados allá que organizamos en nuestra diócesis de Orizaba, y los 
que se organizaron en la Arquidiócesis de Xalapa a través  del Secreta-
riado que dirige Memo Valencia, nos mostraban enormes brechas que 
nos permitieron distinguir una gran diferencia entre una mentalidad y 
la otra.

	 De esta inquietud nació el libro “CARISMA FUNDACIONAL 
E IDEAS FUNDAMENTALES DEL MCC, contrastes y coincidencias”.

	 Lo novedoso de este sencillo libro son las tablas comparativas y 
anexos que confrontan las ideas y el pensamiento de Eduardo Bonnín, 
con la mentalidad, definiciones y normas contenidas en Ideas Funda-
mentales.

	 Creo conveniente puntualizar nuestra certeza de que el cambio 
de rumbo que supusieron en el Movimiento las Ideas Fundamentales, 
no fue sino una consecuencia motivada por una serie de aconteci-
mientos ocurridos durante los primeros doce años desde la fundación 
de los Cursillos en 1944.

	 De estas alteraciones, podemos considerar como clave, el 
hecho histórico acontecido en Mallorca en 1955 debido a la salida 
obligada del obispo Hervás quien fue enviado a la pequeña diócesis de 
Ciudad Real, como “suerte de castigo” por supuestas acusaciones con-
tra los Cursillos, donde –según sus enemigos- se utilizaba un lenguaje 
“blasfemo” que atentaba contra lo sagrado, sin que el obispo tomara 
medidas correctivas. Extraoficialmente se sabe que el motivo oculto 
fueron las diferencias personales entre Hervás y el rector del Semina-
rio de Mallorca Bartolomé Torres Gost (uno de los primeros enemigos 
gratuitos de Cursillos), quien a través de un hermano influyente en 
Madrid, movió los hilos necesarios para que destituyeran de Mallorca 
al obispo.

	 Queriendo intentar clarificar un poco más todo esto, pongo en 
tus manos “Así intentamos hacer vida el Carisma Fundacional” que es 
la manera que escogimos para compartir  nuestras experiencias en la 
Diócesis de Orizaba.

	 Por lo que este escrito trata de facilitar la comprensión del Ca-



11

risma Fundacional a todos los dirigentes que estén preocupados por 
hacerlo vida en sus vidas, en sus Escuelas y en sus Diócesis.

	 Es obvio que esto no pretende ser un manual ni tampoco un 
programa de acción, sino solamente el testimonio de un caminar por 
senderos que, en su momento, parecían imposibles de recorrer debido 
a los obstáculos aparentemente infranqueables, que a cada paso nos 
presentaba el horizonte. 

	 Lo que es muy importante recordar es que desde su nacimien-
to, los Cursillos son un Movimiento de carácter eminentemente dio-
cesano, lo que quiere decir que la única autoridad formal que puede 
autorizar o no su operación en cualquier diócesis es el obispo residen-
cial. Los secretariados nacionales o internacionales nunca deben tener 
autoridad formal alguna sobre los secretariados diocesanos, ya que 
su función debe limitarse solamente a actividades de coordinación 
y ayuda, cuando se les requiera en línea de la correcta aplicación del 
Método (Vertebración de Ideas, pág. 138).

	 Recordemos también que el Carisma Fundacional reconoce, 
como base fundamental e irrenunciable, el absoluto respeto a la per-
sona donde, solamente a través de la amistad verdadera, sabemos que 
Cristo nos descubre su infinito amor.

	 El poner a votación la aplicación de las piezas básicas del 
Método y la mutilación de rollos, han sido tentaciones repetitivas en 
la historia del Movimiento de Cursillos, causadas más por  la ignoran-
cia de dirigentes que poco se han preocupado por conocer a fondo el 
Carisma Fundacional, que por mala fe.

	 Si el Movimiento se dirige a su verdadera finalidad y se respeta 
su esencia, créanme que los resultados serán siempre los mejores.

	 Baste saber que la sencillez está implícita en el tener plena 
conciencia de que Dios en Cristo nos ama, y que si eso lo hacemos 
vida desde muy dentro de nuestro corazón y nuestra fe, nos daremos 
cuenta que la vida es bonita, la gente es importante y, por lo tanto, vale 
la pena vivir.



12

	 Obviamente, éstas no son ideas mías, es Eduardo Bonnín 
quien nos ilumina mejor las cosas si ponemos atención a su artículo 
“Una definición desacertada”, en la página de FEBA:

“Alguien ha dicho que la historia es una gran maestra y otros han dicho 
que es una fe de erratas. Sinceramente creo que para reflexionar sobre 
lo sucedido con el Movimiento de Cursillos de Cristiandad, nos pode-
mos aprovechar de las dos cosas: de la experiencia de lo vivido y de que 
lo vivido nos sirva para ir tratando de enderezar y corregir lo que se 
hizo mal, o lo que a la distancia de lo ocurrido entonces, se comprueba 
que podría haberse hecho mejor. Con ello se puede ir logrando que el 
instrumento de los Cursillos de Cristiandad se vaya perfilando en su 
realidad, y afilando y afinando en su acertado empleo en orden a su 
específica finalidad, para disponerlo mejor cada día y que así pueda ir 
cumpliendo con más eficacia su objetivo.

	 Hechos históricos.- Lo que hoy llamamos Cursillos de Cristian-
dad, fueron concebidos por un grupo de seglares, y la idea, su finalidad, 
su estructura y la disposición de los rollos fue seglar y sólo seglar, ahora 
bien, cuando éstos fueron presentados a la Jerarquía, le entregamos to-
dos los rollos, notas y apuntes. Entonces, accediendo a nuestra petición, 
y porque entendíamos  que necesitábamos sentirnos más Iglesia, pedi-
mos que se nombrara, como así se hizo, unos sacerdotes, los cuales dicho 
sea en honor a su gran comprensión y a la libertad con que nos dejaron 
actuar, pudo conseguirse que el Movimiento de Cursillos tuviera una 
“infancia” feliz y sin mayores preocupaciones que las normales de un 
movimiento nuevo que rompía y sigue rompiendo muchos esquemas.

	 Después de estos sacerdotes primeros, vinieron otros, y sin duda 
ninguna con la mejor voluntad y con la intención y el deseo de ser más 
fieles a la Iglesia, enderezaron un tanto los Cursillos hacia su eclesial 
visión de aquel tiempo, interesándose más porque los Cursillistas les 
ayudaran a vitalizar y animar a sus organizaciones preferidas ya exis-
tentes, que a pertrechar y disponer a los Cursillistas para que pudieran 
dar testimonio y razón de su fe, en el mismísimo ambiente en que la 
vida les había plantado.

	 Estos mismos sacerdotes elaboraron una definición del Movi-



13

miento de Cursillos que nunca nos pareció bien a los iniciadores.

	 La definición en cuestión, es la siguiente:

<Los Cursillos de Cristiandad son un Movimiento de Iglesia que, 
mediante un método propio, posibilitan la vivencia de lo fundamental 
cristiano en orden a crear núcleos de cristianos que vayan fermentando 
evangélicamente los ambientes, ayudándoles a descubrir su vocación 
personal y los compromisos que se derivan por el hecho de estar bauti-
zados.>

	 Esta definición que se dio por buena en la primera y en la se-
gunda edición de las “Ideas Fundamentales” contra la voluntad expresa 
y expresada por los iniciadores, traduce un clima a todas luces contrario 
al espíritu y al talante del Vaticano II.

	 Posibilitar es facilitar, simplificar, allanar, no complicar innece-
sariamente las cosas.

	 Los núcleos no se crean, están ya creados, existen, lo que hay 
que hacer es descubrirlos, localizarlos.

	 La vocación personal la va descubriendo cada uno. Una inter-
vención no solicitada en esta materia, molesta a los que tienen persona-
lidad.

	 Cuando se ha comprendido lo que es y significa el bautismo, se 
maravilla uno de la dignidad consustancial al hecho de haber recibido 
el bautismo y no precisa que nadie le descubra paternalmente los com-
promisos que de él se derivan.

	 Por eso cuando se habla de renovación, de puesta al día, creo 
que los Cursillos han de empezar por renovar su definición. Por mi 
parte si ello fuera posible, también renovaría el nombre. Lo de Cristian-
dad tiene connotaciones que dan a entender que lo que se quiere es un 
retorno a lo que fue el “cristianismo oficial” aceptado sin más por todos, 
mientras no se demostrara lo contrario.

	 Evidentemente la palabra Cristianía expresa mucho mejor y da 
a entender con más claridad de lo que se trata…



14

	 Diríase que el cristiano hoy, está llamado a circular por la vida 
con un bagaje de convicción personal, de personal cristianía que se tra-
duzca en su vivir cotidiano teniendo y empleando un criterio cristiano 
para tratar de ir aplicándolo en todos los avatares de su vivir, con el fin 
de poderse dar a él mismo razón de su fe y poderla dar también a los de 
su entorno.

	 El darse él mismo razón de su fe, no quiere significar en manera 
alguna que tiene que gozar de una autonomía salvaje, sino solamente 
de la precisa y suficiente, para poder obrar con la santa libertad de los 
hijos de Dios en su circunstancia concreta, sin la “beatífica” actitud 
que produce el saberse cumplidor de una norma al pié de la letra, sino 
con la santa inquietitud consustancial al hecho de emplear con nobleza 
el criterio oportuno, y hasta sintiendo tal vez en lo hondo de sí mismo 
cierto comprensible temblor agradecido por intentar y conseguir ser fiel 
al Espíritu.

	 La definición para que responda más a la propia identidad del 
Movimiento y al mismo tiempo resulte veraz, interesante y atractiva a 
las personas de hoy, entendemos debería formularse así:

<El Cursillo de Cristiandad es un Movimiento que, mediante un mé-
todo propio, intenta, y por la gracia de Dios trata de conseguir, que las 
realidades esenciales de lo cristiano, se hagan vida en la singularidad, 
en la originalidad y en la creatividad de la persona, para que descu-
briendo sus potencialidades y aceptando sus limitaciones, vaya toman-
do interés en emplear su libertad para hacerlas convicción, voluntad 
para hacerlas decisión y firmeza para realizarlas con constancia en su 
cotidiano vivir personal y comunitario.>

	 Cuando se habla de renovar a ultranza los Cursillos, normal-
mente se ignora que su esencia, su núcleo más vivo, no tiene dimensión 
visible en el espacio, porque se mueve al nivel íntimo y profundo, donde 
la impresión es tan evidente para uno mismo, que la interpretación 
ajena nunca puede expresarla con exactitud. 

	 La tentación de “estar al día”, querer cambiar “lo de antes” por 
“lo de ahora”, olvidando que la fidelidad al Movimiento de Cursillos, 
precisamente por su gran simplicidad, consiste en que, desde la perspec-



15

tiva de hoy, se vaya quitando lo que era “de antes” para que quede más 
escueto y vigente “lo de siempre”

	 La actitud del hombre o de la mujer ante lo personal vital, que 
es el área de influencia del Cursillo en la persona, es  siempre la misma 
en todas las latitudes, lugares y culturas.

	 La actitud no ocupa tiempo ni espacio. Es una postura ante el 
hecho de vivir.

	 El Cursillo no tiene que salirse nunca del área del “qué”, porque 
está pensado para que todos los que sean capaces de comprenderlo, 
vayan descubriendo que desde el eje de su vida en gracia, y empezando 
por los más cercanos, -(aquí, ahora, desde ya y desde yo)- vayan inten-
tando transparentar lo que significa para el que ha vivido un Cursillo, 
sentirse amado por Dios en su existir normal, natural y humano, lo 
que le va dinamizando y dando un nuevo sentido a la perspectiva de su 
cotidiano vivir.

	 El recién salido de un Cursillo tiene que tener una pista ade-
cuada para que después de los tres días se le pueda ir esclareciendo su 
convicción, se sienta animado en su decisión y afirmado gracias a su 
constancia.

	 Sabemos que cada quien es libre para seguir o no seguir la 
opción que se le ofrece después de los tres días, pero sabemos también 
que si lo que se le ofrece después del Cursillo tiene el mismo espíritu y 
el mismo talante que él conoció, vivió y le gustó, lo más probable es que 
también le guste.

	 Lo que se le propone es que ponga los medios para ser y sentirse 
persona en el mundo, en su mundo, en el que vive, en el que Dios lo 
plantó, en el que crece y se desarrolla.

	 Si bien no perdamos de vista que no es lo mismo mantenerse fiel 
a lo aprendido durante tres días, que hacerlo plan constante y cotidiano 
de su vivir, pero lo que importa es que lo que se le ofrezca sea para él 
veraz, atractivo, útil y alegre como lo fue el Cursillo, si aportó lo que se 
le pidió el primer día del mismo.



16

	 Si el enfoque que se da en el Cursillo y sobretodo en el postcur-
sillo es el servicio que los cursillistas han de prestar a la Iglesia Insti-
tución, aumentando las “personas de Iglesia”, que ya existen gracias a 
Dios en todas las parroquias, no resulta de los Cursillos ningún avance, 
ni ninguna novedad, ya que este ha sido siempre el rutinario cauce que 
se ha venido dando a la inquietud cristiana, y todo ello nos parece muy 
bien, pero estamos convencidos que no es suficiente.

	 Evidentemente lo más novedoso del Cursillo y su mejor fruto 
es el entusiasmo que causa descubrir y comprobar a través de los tres 
días del Cursillo, y después de él, que existe un grupo vivo de cristianos 
amigos, que tratan de estar enraizados con el Evangelio en espíritu y en 
verdad, que procuran hacerlo vida, en su misma vida primero, y que 
desde el mismo lugar que ocupan, intentan integrar lo cristiano con na-
turalidad en su normalidad, de tal manera que les resulta gratificante, 
atractivo y alegre para ellos y para los de su entorno”.

Eduardo Bonnín



17

Capítulo 1

SEMBLANZA

Explicación Cronológica

Para comprender mejor lo que aquí exponemos, es importante cono-
cer los hechos históricos que dieron origen a los Cursillos, las razones 
por las que nacieron y las desviaciones que  consideramos, los han 
afectado en el tiempo y, para ello, haremos una rápida semblanza:

1.	 En 1917, el 4 de mayo nace Eduardo Bonnín Aguiló en Palma de 
Mallorca, España.

2.	 En 1937 ingresa al Servicio Militar en las instalaciones del Cuartel 
de Palma y por las circunstancias atípicas de esa época –Guerra 
civil española y  Segunda Guerra Mundial- se extendió por  9 años, 
hasta 1946.

3.	 En 1940, el 6 de febrero, el Papa Pío XII da un discurso a los 
párrocos y cuaresmeros de Roma el cual, al leerlo Eduardo, le 
impacta mucho que el Papa se preocupe por los alejados de la fe 
y recomiende salir a buscarlos a su propio ambiente geográfico, 
mediante los católicos militantes en la Iglesia. Este documento lo 
ve  Bonnín como un mensaje divino, pues esa era exactamente  su 
preocupación principal.

4.	 A consecuencia de esta llamada del Papa, Eduardo elabora un 
escrito que denomina “Estudio del Ambiente” en 1943, aprove-
chando su experiencia y la amistad con sus compañeros soldados 
de cuartel, quienes, al confiarle sus aventuras libertinas de fin de 
semana, observa en ellos unas costumbres totalmente desprovistas 
de valores y conciencia cristianas, que le llevan a preguntarse si 



18

les pesa y les cuesta cumplir la Ley Divina o de plano ignoran la 
Doctrina. Llega a la conclusión de que no tienen ni idea de lo que 
es el Evangelio, pero observa  que su comportamiento sí tiene al-
gunos rasgos que podrían  considerarse más cristianos que los que 
él conocía en los ambientes piadosos que frecuentaba, como por 
ejemplo un profundo desprecio a la hipocresía y un alto sentido de 
lealtad en la amistad. 

	 Queda convencido de que si alguien les ayudara a descubrir  
que Dios en Cristo les ama, serían mucho más cristianos que los 
que se creen cristianos de toda la vida. 

	 Elabora al mismo tiempo otro escrito al que denomina “Los de 
casa” donde Eduardo describe que la Iglesia no cuenta con una or-
ganización adecuada para atender a los “alejados”.  Será necesario 
crear ese instrumento: empieza así, el Señor, a inspirar los Cursi-
llos de Cristiandad en la mente y en el corazón de Eduardo.

	 Su casi enfermiza costumbre de leer, estudiar y profundizar 
investigando las ideas de los grandes autores de aquella época, que 
según sus propias palabras, estaban en la “cresta de la ola” tanto de 
lo cristiano como de la psicología de lo humano, sobre todo en lo 
referente a las raíces de la verdadera amistad, le llevan a hacer un 
ramo de todas esas verdades, que en su esencia son las verdades 
del Evangelio y con ellas elabora la metodología de los tres tiempos 
del Movimiento de Cursillos.

5.	 Ese mismo año de 1943 asiste a un Cursillo llamado de “Adelan-
tados de Peregrino”,   que desde Madrid organizaba la Acción 
Católica de Jóvenes, donde su líder Manuel Aparici preparaba la 
peregrinación denominada “100 mil jóvenes en Gracia a Santiago 
de Compostela ”.

6.	 Sorprendido gratamente por la forma de retiro de ese Cursillo, 
Eduardo encuentra la manera de presentarle a los alejados las ver-
dades del Evangelio y reduciendo su tiempo de duración de una 
semana a tres días y una tarde, diseña la estructura del Cursillo 
que más tarde se le llamará “de Cristiandad.”



19

7.	 Así, del 19 al 22 de agosto de 1944 Eduardo realiza el Primer 
Cursillo de la historia, en un chalet del pueblo de Cala Figuera de 
Santanyi, en la isla de Mallorca. Asisten 14 cursillistas de Felanixt y 
pueblos cercanos. José Ferragut y Jaime Riutort son los dirigentes, 
con Eduardo como rector y Don Juan Juliá como director espiri-
tual.

	 Con este novedoso formato de Eduardo, se realizan 4 Cursillos 
más, sin pensar en numerarlos, ya que se hacía uno por año y es 
hasta enero de 1949, en el Cursillo de San Honorato en el Mon-
te de Randa, cuando se empieza la numeración aprovechando el 
apoyo oficial del obispo Hervás, pues mientras no se realizaba 
la Peregrinación a Santiago, la Jerarquía no se oponía, pensando 
que eran Cursillos de Adelantados de Peregrino. Yo pienso que si 
Eduardo aceptó que ese año se iniciara  la numeración,  fue para 
no tener que dar explicaciones por haber puesto en práctica los 
Cursillos sin un permiso oficial. La realidad es que desde 1944 el 
Movimiento empezó a rendir frutos. Esto se comprueba fácilmente 
tanto con escritos de la época como por testigos que aún viven. 

8.	 En 1947 llega a Mallorca el nuevo obispo de la diócesis, Don Juan 
Hervás i Benet, quien se sorprende de la euforia de los jóvenes de 
la isla debido a los Cursillos de Eduardo y los que se daban para 
preparar la Peregrinación a Santiago de Compostela, que por fin 
se realizará en agosto de  1948, que siendo planeada desde 1932 
se fue posponiendo por cuestiones de seguridad, a causa de las 
guerras ya mencionadas.

9.	 Siendo un obispo joven, Don Juan Hervás da su apoyo al naciente 
Movimiento, todavía integrado dentro de la Acción Católica y les 
asigna a dos destacados sacerdotes, a Don Sebastián Gayá primero 
y poco después a Don Juan Capó, recién llegado de la Pontificia 
Universidad Gregoriana de Roma. El primero es quien elabora la 
Hora Apostólica y gran parte de la Guía del Peregrino; y el segun-
do es quien da nervio teológico a los Rollos y Meditaciones del 
Cursillo, a solicitud y beneplácito de Eduardo, quien toda su vida 
agradece y reconoce esta importantísima aportación.



20

10.	En diciembre de 1954 se nombra el primer Secretariado Diocesa-
no de Cursillos de Cristiandad de la historia, que así se indepen-
diza de la Acción Católica, nombrando a Pedro Sala como pre-
sidente, Eduardo como vocal de jóvenes y Don Juan Capó como 
director espiritual. Su duración fue muy corta a causa de la salida 
de Mallorca del Dr. Hervás el año siguiente.

Primeras Polémicas

Durante los años que el Dr. Hervás estuvo en Mallorca (de 1947 a 
1955), existieron algunas polémicas metodológicas entre la Jerarquía 
oficial y el equipo seglar liderado por Eduardo. Las diferencias más 
importantes se centraban en la Reunión de Grupo y la Ultreya. En la 
primera, se discutía el papel del sacerdote, pues ellos sentían que les 
correspondía dirigir la reunión, con carácter de dirección espiritual; y 
en la Ultreya trataban de imponer un carácter formativo. En el Cur-
sillo propiamente dicho, se discutía el contenido central de algunos 
rollos, como Seglar en la Iglesia, donde ellos proponían darle más 
importancia a explicitar la Iglesia como la principal vía de salvación a 
diferencia de Eduardo, que lo había diseñado para entender el verda-
dero papel seglar del laico en el mundo. Otro tema de discusión era el 
relativo a la oposición clerical a los Cursillos de mujeres.

	 En estas primeras polémicas prevalecieron algunas ideas de 
Eduardo, más por cuestiones prácticas que por  convencimiento de 
la Jerarquía, sin embargo con la salida del Dr. Hervás y la controver-
tida actitud del nuevo obispo en Mallorca, el Dr. Jesús Enciso, al irse 
Don Juan Hervás a Ciudad Real, también se trasladó a esa diócesis la 
actividad y protagonismo del Movimiento con la consecuente au-
sencia de los iniciadores seglares, quienes, aunque fueron requeridos 
para implantarlo allá, era impensable que les permitieran influir en la 
organización. 



21

El Real Valor del Obispo Hervás

Sería muy injusto no darle a Don Juan Hervás i Benet el lugar que le 
corresponde en la historia del Movimiento de Cursillos.

	 Es verdad que no fue quien los fundó, ni diseñó y, seguramen-
te, ni siquiera los vivió. Pero también es seguro que sin él, los Cursillos 
de Cristiandad no existirían, por lo menos como los conocemos hoy. 

	 Don Juan nació para ser “El obispo de los Cursillos”, como fue 
reconocido tanto en España como en todo el mundo. Fue quien los 
autorizó en la Iglesia Diocesana de Mallorca. Les dio todo su apoyo, 
asignando a sacerdotes muy valiosos como Don Sebastián Gayá, Don 
Juan Capó, Don Francisco Suárez, Don Miguel Fernández y muchos 
más. Podemos decir que gracias a él los Cursillos entraron por la puer-
ta grande de la Iglesia.

	 Fue también quien los bautizó con el nombre de Cursillos de 
Cristiandad, los bendijo “no con una, sino con las dos manos”, les dio 
carta de ciudadanía en la Iglesia, independizándolos de la Acción  Ca-
tólica, y nombró el primer Secretariado Diocesano.

	 Puede considerarse también a este Obispo como la primera 
víctima importante de una larga lista, por ataques injustos al Movi-
miento en toda su historia.

	 Pero, en mi opinión, su aportación mayor a los Cursillos fue el 
arriesgar toda su carrera eclesiástica al publicar la Carta Pastoral sobre 
los Cursillos, estando ya en Ciudad Real : “Los Cursillos de Cris-
tiandad, un Instrumento de Renovación Cristiana”, reconocida por 
Eduardo Bonnín como la Carta Magna del Movimiento. Porque, si fue 
verdad –como después él mismo lo confesó- que había sido cesado de 
Mallorca a causa de las acusaciones contra el Movimiento, entonces 
era muy posible que volviera a tener problemas.

	 Lo cierto es que esa Carta Pastoral le volvió a dar vida a un 
Movimiento herido de muerte en Mallorca por la Pastoral de su nuevo 
obispo, donde, además, se vetó al equipo seglar de iniciadores y a los 
sacerdotes que los apoyaran.



22

	 Entendemos que esta Pastoral del Dr. Hervás fue también un 
desquite por su injusta remoción de Mallorca pero, como quiera que 
sea, al Movimiento le volvió a dar vida, como vida le dio también al 
propio Obispo ya que gracias a los Cursillos, como ya se ha dicho, se 
hizo famoso no sólo en España, sino en todo el mundo. 

              Gracias a esta Pastoral, muchas diócesis solicitaron la implan-
tación de los Cursillos.

El Manual de Dirigentes

Poco le duró el gusto al equipo seglar de Mallorca ya que, como era 
lógico, la distancia geográfica jugó su papel, pues cuando se sintió la 
necesidad de exportar el Movimiento a otras diócesis que de inme-
diato lo requirieron, se pensó en lo impostergable de un manual que 
facilitara la aplicación de la Metodología, los esquemas de los rollos y 
la rápida formación de dirigentes, por lo que el reciente Secretariado 
de la diócesis de Ciudad Real se puso manos a la obra pero sin tomar 
en cuenta a los iniciadores.

	 El resultado obtenido era de esperarse, pues se supone que 
al ser una instrucción del Dr. Hervás, fueron los sacerdotes quienes 
llevaron la dirección del proyecto, dando como resultado lógico el 
enfoque clerical del Manual de Dirigentes iniciándose así su despunte 
seglar que hasta hoy pervive en muchos lugares, con apostolados tele-
dirigidos.

	 Las desviaciones del Manual de Dirigentes pueden ser imper-
ceptibles para cualquier dirigente que no conozca a fondo las bases 
de la Mentalidad fundacional, pues al conservar los esquemas de 
los rollos elaborados por Eduardo pareciera ser todo válido, pero la 
verdad es que al enfocar el Movimiento hacia el Apostolado individual 
y colectivo direccionado por la Jerarquía, le quitó el enfoque princi-
pal fundacional hacia el descubrimiento del ser Persona con criterio 
propio. Baste como ejemplo el apostillado que hace el padre Antonio 
Royo Marín en su libro “Esquemas de los Cursillos de Cristiandad” 
editado en 1962, prologado por el mismo Dr. Hervás y clarificando el 



23

“Manual de Dirigentes”. En la parte final del rollo de Los Seglares en la 
Iglesia, escribe el P. Royo: 

	 “Cuando el seglar, so pretexto de mejor apostolado, se aparta 
del camino trazado por la Jerarquía a quien el mismo Cristo encomen-
dó la misión de dirigir y gobernar la Iglesia, incurre en un gravísimo 
error, desagrada positivamente a Dios y condena infaliblemente a la 
esterilidad y el fracaso todos sus pretendidos esfuerzos apostólicos. 
Nada puede ser eficaz contra la obediencia a los legítimos Jefes, ni al 
margen de los mismos”, (pág. 131).

Si estamos conscientes que el apostolado que pretende el Cursillo ori-
ginal es principalmente tu “metro cuadrado”, imagínate que todos los 
laicos tuviéramos que pedir permiso a la Jerarquía para poder llevar 
a Cristo a cada uno de nuestros propios ambientes. Algo que poco 
después aclararía perfectamente el Concilio Vaticano II.

Los Viajes de Eduardo y la Extraña Actitud de Capó

A pesar de que Eduardo Bonnín intentó corregir estas importantes 
desviaciones, aceptando viajar prácticamente a todo el mundo dando 
Cursillos y “Cursillos de Cursillos” en los muchos países donde fue 
invitado, los libros y manuales editados en Ciudad Real sin su inter-
vención y aprobación, fueron la base práctica de la operatividad, pues 
“Vertebración de Ideas” (el histórico libro que contiene la mentalidad 
fundacional) y que salió a la luz también en 1962, fue descalificado 
casi de inmediato por Capó desde la diócesis de Córdoba donde resi-
día, y por lo menos en España, este libro quedó extrañamente vetado. 

	 Es conveniente hacer aquí un paréntesis: es muy difícil en-
tender esta actitud de Juan Capó en 1962, porque en 1955 cuando el 
nuevo obispo de Mallorca, D. Jesús Enciso hizo una encuesta entre los 
párrocos y sacerdotes de la isla debido a las acusaciones contra Cur-
sillos, él fue el principal defensor del Movimiento con gran valentía 
y conocimiento de causa, puesto que el obispo Hervás lo había nom-
brado director espiritual del Secretariado de Cursillos. Por ello, en la 
Clausura de la Asamblea anual de ese año de 1955 desarrolló Capó 



24

una brillante y polémica ponencia analizando y rebatiendo las diferen-
tes acusaciones teológicas que contra Cursillos se habían estado for-
mulando. Eso le costó muy caro, pues estaba presente el obispo Enciso 
quien, como sabemos, ya traía la espada desenvainada contra el Movi-
miento, y unos meses después, en 1956, publicó su famosa Pastoral en 
la que suspendió temporalmente el Movimiento y con la consecuente 
destitución del Secretariado, puso además en la lista negra a Capó 
quien un año después, en 1957, tuvo que emigrar a Córdoba.

	 En “Pequeñas historias” describe Capó sus relaciones con el 
obispo Enciso: “Yo tenía la obligación de aclarar la realidad sobre Cur-
sillos. En una de las entrevistas que tuve con el obispo, le dije: Cuando 
Vuestra Excelencia se vaya y ya no desconfíe de la intención que me 
anima, le repetiré la misma adhesión de ahora y le aseguro que no seré 
yo quien falte a besarle el anillo, prefiero trabajar en un rincón con la 
bendición de mi obispo, que en la cima o en el centro acompañado de 
su desconfianza”. “No conseguí que me creyera, pues de Cursillos no 
creyó nada favorable”. También piensa Capó que probablemente había 
una consigna, más allá de la diócesis, para acabar con los Cursillos.

	 Sabiendo Capó que Bartolomé Torres era seguramente el 
causante de toda esa “tenebra”, en 1957 le escribe a Eduardo desde 
Córdoba: “Obra ya en mi poder la esperada Pastoral del Dr. Don Juan 
Hervás, nos ha llegado estos días. Uno queda cegado por tanta clari-
dad. Desde que he leído la Pastoral, ha crecido en mí un amor desme-
dido a don Bartolomé Torres. Tan sólo temo abrazarle en cuanto le 
vea. Podemos decir: Feliz culpa…”

	 En muchos momentos críticos del MCC, Capó sacó la cara en 
su defensa, pues él era el sostén y autor teológico que complementaba 
la parte seglar que siempre defendió el fundador, ¿porqué después lo 
dejó solo y renunció a todo protagonismo?, nadie lo sabe, posiblemen-
te su precaria salud y quizás también algún pique personal.

	 Lo cierto es que Eduardo intentó siempre conseguir su amis-
tad. Fue inútil. Es posible (como coinciden Forteza y Bibiloni), que 
Capó albergara algún humano celo por ese seglar que le hacía sombra, 
que siempre estaba rodeado de amigos pendientes de su pensamiento 



25

y alegres ironías, que mucho le molestaban porque competían con 
ventaja  contra el sarcasmo con que Capó trataba a sus interlocutores.

 

                                   Vertebración de Ideas

Vertebración de Ideas es en realidad un libro que intenta describir y 
descubrir la Mentalidad de Eduardo Bonnín sobre lo que son los Cur-
sillos de Cristiandad.

	 Contiene las fichas y esquemas desarrollados por Eduardo du-
rante muchos años de estudio, análisis, investigaciones y conclusiones 
sobre el hombre en su búsqueda del sentido de la vida y sobre todo de 
Dios.

	 Las fichas que contiene nos van guiando al descubrimiento del 
amor que Dios nos tiene y el saber que siempre nos busca.

	 Que nuestros miedos y aspiraciones,  si se fundamentan en 
Cristo, nos abren a la Trascendencia siempre y cuando nos Encontre-
mos con Nosotros Mismos, fundamentalmente, porque esa es la pista 
necesaria para Encontrarnos con Cristo y palparlo a través del En-
cuentro con los Demás.

	 Francisco Forteza acepta que él, Vadel y los demás que colabo-
raron en la estructura del libro, sólo lo hicieron en cuestiones semán-
ticas y de redacción, pero asegurando que la paternidad de las ideas,  
fue sólo de Eduardo.

Los Respetos Humanos

A mi juicio personal, Eduardo, por agradecimiento y respeto al Dr. 
Hervás, que fue sin lugar a dudas el máximo defensor  y exponente 
del Movimiento en la Iglesia Institucional esos años iniciales, se negó 
a editar el Manual operativo de las ideas fundacionales, que según 
Forteza, estaba elaborado desde 1953, sobre-entendiendo que dicho 
manual contradecía al “Manual de Dirigentes”, además de que no 



26

tengo ninguna duda de que ese “Manual” de Mallorca mencionado 
por Forteza, fue la base con la que elaboraron el mismo Manual de 
Dirigentes,  pues en “Mi Testamento Espiritual” Eduardo aclara que 
le entregó a D. Juan toda la documentación que tenía sobre Cursillos, 
cuando éste se marchó a Ciudad Real, pero al no consensuar con los 
iniciadores se le dio un enfoque no sólo distinto, sino opuesto, desta-
cando lo clerical como ya se mencionó. 

	 Muy loable, pero también muy costosa fue esa decisión de 
Eduardo de guardar silencio, porque ya fue demasiado tarde cuando 
se quisieron retomar las cosas después de la partida al Cielo del Dr. 
Hervás ocurrida en 1982, e intentar detener la afectación oficial por 
parte de las estructuras internacionales del Movimiento en sus raíces 
fundacionales, pues cuando quisieron influir,  ya la estructura mun-
dial no los tomaría en cuenta, sino sólo como unos participantes más, 
pues consideraban que el Movimiento ya tenía su camino trazado y al 
convocar a la elaboración de las dos versiones de Ideas Fundamenta-
les, las decisiones y la dirección organizativa han sido, desde entonces, 
declaradamente sacerdotales, resultando obvios los resultados.

	 El padre Cesáreo Gil, principal promotor de las Ideas Funda-
mentales, cuya confrontación con Eduardo se describe ampliamente 
en el libro “Historia de un Carisma”, decía que el papel de Eduardo y 
los iniciadores había terminado. Que en el momento que se nombró 
un Organismo Mundial, éste sería el único autorizado para decidir su 
presente y su futuro. Sus sucesores actuales del Grupo Internacional 
al que pertenecía, ya no piensan igual, ahora defienden el Encuentro 
Mundial como máxima autoridad, seguramente por los votos numero-
sos que representan sus agremiados.

	 La recomendación del Papa Juan Pablo II en 1998 y después en 
2006 el Papa Benedicto XVI dicen lo contrario: “Que los Movimientos 
y órdenes religiosas, retornen al Carisma que les dio origen”. 



27

La Realidad Actual

Tres tipos de Cursillos han sobrevivido a esta problemática surgida 
desde los años 50 y principio de los 60:

               Primero, los que se deformaron en Madrid con los Cursillos  
de Militantes, los cuales dan preponderancia a que el Movimiento se 
dirija a influir en los ambientes de poder económico y político, que 
ha sido aprovechado sobretodo por los grupos de izquierda y que en 
la actualidad su herencia disparatada son los Cursillos mixtos y los de 
uno y dos días.

            Segundo, los que se gestaron en Ciudad Real cuyo interés se 
centró en la clericalización de su finalidad inmediata, proveniente del 
Manual de Dirigentes y concretada en las Ideas Fundamentales, donde 
hicieron una mezcla de las dos corrientes deformadas y cuyo resultado 
práctico son los actuales Secretariados donde los sacerdotes lo deciden 
todo.

             Y Finalmente, los Cursillos que intentamos rescatar quienes 
buscamos regresar a las Fuentes Fundacionales.

	 El Manifiesto, el Comunicado del Secretariado Diocesano de 
Mallorca al IV Encuentro Mundial de Dirigentes en 1988, las Sugeren-
cias al Proyecto de Actualización de Ideas Fundamentales en octubre 
de 1990, enviadas y defendidas personalmente por Eduardo, poco o 
nada lograron debido a la consecuente ignorancia fundacional en las 
estructuras mundiales de ese tiempo, pero sí despertaron una gran 
duda en el cursillista de a pie, preocupado por el Movimiento.

	 Aunque observamos total disponibilidad y sinceros deseos 
de unidad, no nos ilusiona mucho la redacción final de Las III Ideas 
Fundamentales que conoceremos tal vez antes que lean ustedes estas 
líneas, pero sí el destacado trabajo tomado con gran seriedad por los 
dos últimos Comités Ejecutivos del Organismo Mundial y la ola im-
parable de Secretariados Diocesanos que están estudiando y poniendo 
en práctica el retorno a las fuentes fundacionales, además de los tres 
Grupos Internacionales que no están enajenados contra el Carisma 
Fundacional, es lo que nos pone sumamente optimistas de que en un 



28

futuro muy cercano se dará un Renacimiento total de nuestros ama-
dos Cursillos. 

	 Las medias verdades que se plasmaron en Ideas Fundamen-
tales, han confundido a la mayor parte de los dirigentes de casi todos 
los países y si a eso agregamos el silenciamiento oficial a Eduardo, 
silenciamiento respetado y soportado por él con una paciencia sólo 
comparable a la de Job, el resultado lógico fue un vuelo en picada del 
Movimiento en casi todos lados, mostrando un gran debilitamiento 
al quedarse poco a poco en manos de gente de la tercera edad, ya que 
al salirse de su carril inicial,  perdió también la garra que distingue las 
cosas con “Marca de origen” o “Solera”.

	 Pero Dios escribe derecho en renglones torcidos, pues esa 
santa actitud de Eduardo que a muchos desesperó, está dando frutos 
inimaginables.

	 El ya mencionado libro Carisma Fundacional e Ideas Fun-
damentales que escribimos en 2009, causó, como era lógico, alguna 
polémica sobretodo en los medios electrónicos, principalmente en la 
Escuela Virtual del MCC dirigida por Ismael Sahún de Barcelona y 
el matrimonio Álvarez de Guatemala. Al principio, causada más por 
el título de la obra de la edición de prueba : “Carisma Fundacional vs 
Ideas Fundamentales del MCC, Contrastes y diferencias”, que se co-
rrigió en la primera edición por “Carisma Fundacional e Ideas Funda-
mentales del MCC, Contrastes y Coincidencias”. 

	 Y también causó polémica porque en muchos lugares, las Ideas 
Fundamentales lograron el propósito de sus creadores, de convertirse 
en una Biblia de Cursillos. 

	 Sin embargo, la clarificación del Carisma Fundacional en el 
excelente libro de Gail Terrana, “El Movimiento de Cursillos, Estudio 
del Carisma” que contiene la correspondencia mensual del OMCC, 
del 2008 al 2009, cuando Juan Ruiz era el presidente, ha motivado 
que muchos Secretariados diocesanos e incluso nacionales , se estén 
interesando en profundizar en los orígenes y se han preocupado por 
organizar los Cursillos de Cursillos diseñados en Mallorca, cuna del 
Movimiento.



29

	 Esos libros, junto con “Vertebración de Ideas”, “Historia y 
Memoria”, “Historia de los Cursillos de Cristiandad”, “Historia de un 
Carisma”, “Eduardo Bonnín, un aprendiz de cristiano”, “Evidencias 
Olvidadas”, “Volviendo a las Fuentes”, “Bebiendo en las Fuentes”, “Las 
Primeras y Segundas Conversaciones de Cala Figuera”, “Reflexiones”, 
“Razón de Ser”, y tantos otros que están brotando como “semilla en 
tierra buena”, y que han revolucionado y haciendo revivir los Cursillos 
en todo el mundo. Cerrando con broche de oro, con “Mi Testamento 
Espiritual” de Eduardo Bonnín,  que es un legado invaluable para los 
amantes del estudio serio de los Cursillos, por lo que todos estos libros 
deben ser la base bibliográfica que nunca deberá faltar en ninguna 
Escuela Diocesana de Cursillos que intente regresar a los orígenes, ni 
en la biblioteca personal de todo dirigente.

	 Estando hace poco en Mallorca, “descubrimos” un libro in-
édito de Eduardo, escrito a mano en tres cuadernos, con el título de 
“Ejercicios de Reflexión y Autoayuda”, que está por editar la FEBA y 
que, no tengo la mínima duda, causará un gran revuelo en todos los 
amantes del Carisma Fundacional en todo el mundo.

	 De ahí que el único deseo de “Así intentamos llevar a la vida  
el Carisma Fundacional” es el dar un testimonio de lo que el Señor 
nos ha pedido en estos últimos siete años y sobre todo, los resultados 
asombrosos por la amistad que hoy se respira donde quiera que se ha 
regresado a las fuentes fundacionales, si su aplicación ha sido verdade-
ra, ya que muchos han confundido la técnica con la esencia emanada 
de la Mentalidad.

	 El trabajar, prácticamente toda la vida en educación, nos obliga 
a intentar expresar las ideas del Carisma Fundacional de una manera 
pedagógica y sencilla, de tal modo que pueda ser comprendida por 
todos, sin importar su formación cultural o académica. Ojalá que eso 
se logre.



31

Capítulo 2

El Porqué

El Porqué es la razón o la mentalidad de algo.

	 La razón de escribir estas páginas, se debe a la obligación que 
siento de compartir y pensar en voz alta con quien sienta interés, lo 
que Dios me ha permitido vivir, descubrir, sufrir, gozar e intentar 
aprender, de este grandioso regalo que son los Cursillos.

	 No siendo un “alejado”, en la estricta descripción de la palabra, 
pero sí un completo ignorante del valor de mi bautismo, el Cursillo 
me hizo identificarme más con el hermano mayor de la parábola del 
Hijo Pródigo, que con el pecador y arrepentido hijo menor.

	 Siendo un católico “practicante” que nunca faltaba a la misa 
dominical, pagaba el diezmo y cumplía las normas de los viernes de 
cuaresma, que leía la Biblia de vez en cuando y me gustaba polemizar 
con personas de otras religiones, pensé que, al aceptar asistir al Cursi-
llo, sólo me serviría para “perfeccionar” mis conocimientos bíblicos. 

	 El golpe recibido fue común al de todo aquel que en la Clausu-
ra da un testimonio sincero de su conversión. Lo único diferente que 
noté en mí, era que no estaba eufórico como los demás. En realidad 
yo estaba verdaderamente preocupado, porque sabía perfectamente lo 
que tenía que cambiar, sobre todo en mi vida laboral y profesional  por 
la forma en que yo concebía el protagonismo político al que me sentía 
llamado a representar como alguien importante en mi medio (según 
yo).

	 Nada me preocupaba lo que, bien sabía, debía mejorar en 
mi relación de matrimonio y con mis hijos. Ahora lo sé porque, sin 



32

posturas hipócritas, siempre he vivido enamorado de mi esposa Zoila 
y nuestra prioridad han sido nuestros hijos, de ahí que ese cambio “no 
me dolería”, aunque siendo sincero, mi carácter, en ocasiones colérico, 
no me lo haría ni me lo hace fácil. 

	 Era lógico que ignoraba en ese tiempo, que los cambios no 
sólo dependen de lo humano y que en realidad sólo Dios puede lograr 
la verdadera metanoia, o sea el cambio profundo de la persona.

	 El resultado inmediato fue mi enamoramiento del Movimiento 
de Cursillos.

	 Por muchos años tuve la seguridad de que la Metodología del 
Cursillo poseía la “magia” necesaria para lograr la conversión. Que el 
carisma del Movimiento estaba en la concatenación de los rollos, en el 
retiro espiritual, en la capacidad de los rollistas, en la labor de pasillo, 
en las meditaciones y la exposición de los rollos que explicitaban la 
Gracia. Y que la Reunión de Grupo y la Ultreya funcionaban sólo si se 
hacían siguiendo el Método.

	 Por eso amábamos las reglas. Enseñábamos que la disciplina y 
la seriedad al prepararnos técnicamente, a la vez que vivir en Gracia 
era lo realmente importante para que Dios hiciera lo demás.

	 Deseábamos con todo el corazón ver los ambientes evangeli-
zados y escogíamos líderes que se preocuparan por exigirnos que toda 
la organización funcionara como una empresa, yo mismo fui uno de 
esos “escogidos” que nos sentíamos llamados a decidir los destinos de 
la Escuela y el Secretariado. Algunos tratábamos de “dirigir” con amor, 
otros se destacaban por “regañar por el bien del Movimiento y de las 
cosas divinas que Dios nos pedía cuidar”. En muchos lugares, los diri-
gentes de la Escuela se lavaban las manos, permitiendo que fueran los 
sacerdotes quienes decidieran todo: programas, equipos de dirigentes, 
Secretariado, etc.

	 Pero los resultados siempre fueron los mismos: 

	



33

UN MOVIMIENTO LLENO DE PROTAGONISMOS, RIVALIDA-
DES, Y FINGIMIENTOS; AVEJENTADO, Y SIEMPRE QUEJÁNDO-
SE DE LA FALTA DE SACERDOTES Y DE DIRIGENTES VERDA-
DERAMENTE ENTREGADOS. POR ESO LOS DIRIGENTES DE 
ESCUELA Y SECRETARIADO SE VOLVÍAN ETERNOS.

Eduardo y Mallorca

	 Al conocer a Eduardo, visitar Mallorca y vivir un Cursillo con 
todos los elementos fundacionales, además de pedirle al Señor insis-
tentemente que me quitara las telarañas tejidas durante tantos años 
-casi veinte-, tal como los niños recién nacidos, empecé a abrir los 
ojos.

	 Y es que, amigo lector, qué difícil es “desaprender”. Sí, es mu-
cho más fácil aprender, pero cambiar de mentalidad requiere mucho 
más que buenos deseos y decisión.

	 Requiere fe, y sabemos perfectamente que la fe viene de Dios.	
Si la tenemos del tamaño de un grano de mostaza, es más que sufi-
ciente para empezar. Y como, al estar leyendo esto, ya supongo que la 
tienes, entonces empiezo:

1.	 No es la Metodología, ni la organización, ni la capacidad de los 
dirigentes, seglares o sacerdotes, ni siquiera la palanca, los que 
logran por sí mismos el inicio de conversión del cursillista.

	 Eduardo empezó por una única Preocupación: los alejados.

	 Empecemos nosotros por preocuparnos primero, por los can-
didatos. Pero los candidatos son seres humanos que piensan, que 
sienten, que huyen de sus miedos y van por sus aspiraciones, que 
no saben que Dios los ama, porque nadie se los ha dicho, más aún, 
nadie se los ha “mostrado” como amigo.

	 El Precursillo verdadero es un proceso de amistad, pero no 
para que vayan al Cursillo, sino para que se enteren que su vida le 
importa a otros. A algunos que ya son sus amigos, y a otros que ni 



34

siquiera les conocen pero que quisieran compartirles su alegría, no 
para que sean cursillistas, sino para que sean felices.

	 El verdadero y más importante trabajo del equipo de dirigentes 
de un Cursillo, no es prepararse para el Cursillo en sí, sino iniciar 
un proceso de amistad verdadera con los candidatos, desde antes 
del Cursillo.

	 Éste es el fundamento del rollo de “Estudio del Ambiente”, el 
origen real del Cursillo; es la Base del MCC; es una de las Eviden-
cias Olvidadas.

	 Lograr este Proceso de Amistad es preparar adecuadamente el 
terreno donde se sembrará la semilla del Cursillo.

	 La Metodología, la Palanca, la organización, serán mucho más 
eficaces si se pone el énfasis en la Persona.

2.	 El Cursillo es la continuación de lo realizado en el Precursillo, y 
toda la Metodología sólo será realmente efectiva si el equipo de di-
rigentes se muestra en la Amistad de una Reunión de Grupo. Ese 
testimonio, cuando es verdadero, abre la confianza del cursillista, 
que es la pista de despegue para que los rollos y demás piezas del 
Cursillo propicien los necesarios tres encuentros: con Uno Mismo, 
con Cristo y con los Hermanos, que el Espíritu Santo convertirá en 
su inicio de conversión.

	 Las principales razones del Cursillo 3 días es que se puedan 
propiciar los tres encuentros de manera sólida y profunda, porque 
la Gracia sólo conseguirá un Cursillo Perenne, cuando penetre en 
lo más íntimo de la Persona, y esto sólo se logra a través de una 
apertura total del cursillista, mediante la Amistad verdadera de 
todos los integrantes del equipo, incluidos los sacerdotes.

3.	 El Poscursillo es la pieza, tal vez, más importante del Movimiento, 
pues dura toda la vida y es la responsable de que el Cursillo sea 
perenne, que su calor dure toda la vida.

	 El Rodaje o Acompañamiento posterior al Cursillo 3 días, por 
parte del equipo de dirigentes, debe durar el tiempo que se consi-



35

dere necesario, teniendo en cuenta que la amistad no tiene acota-
mientos.

	 El Rodaje no es una reunión, ni es sólo asistir a las reuniones 
de grupo que se supone, libremente decidieron formar los nuevos 
cursillistas.

	 El Rodaje es una continuación de la amistad personalizada 
iniciada en el Precursillo y afianzada en el Cursillo.

	 En ese proceso de amistad la Ultreya es la pieza clave del 
Movimiento. La ULTREYA es, con mayúsculas, la genialidad del 
MCC.

	 Si en la Reunión de Grupo se fortalece y se motiva cada sema-
na el Encuentro con uno mismo y con Cristo, en la Ultreya eso se 
vuelve Testimonio en la alegría que consigue el Encuentro con los 
demás.

	 La función más importante de una Escuela de Dirigentes es 
que cada uno de sus miembros sea una Vértebra de la Ultreya, son 
los anfitriones de la Gran Fiesta del MCC local que es la Ultreya, 
cuando se realiza adecuadamente.

	 Si esto se logra, sobran dirigentes para Cursillos, pues todos 
“viven” y cuando viven se desviven y, seguramente, saben más que 
los que sólo estudian y “creen saber”.

	 Una Ultreya “viva”, que empieza con Reuniones de Grupo con 
“quien te encuentres”, que de preferencia no sean de tu reunión 
formal, ni se haga mixta, que se realice con el esquema diseñado 
por Eduardo: Invocación, revisión de la Hoja de Servicios, Mo-
mento Cercano a Cristo, Éxito y fracaso Apostólico de la semana, 
Cumplimiento o no del Plan semanal y Plan próximo, Padre Nues-
tro y Acción de Gracias. Rollo vivencial en un salón con asistencia 
mixta, Ecos o Resonancias, Noticias y Peticiones, ofrecimientos y 
Acción de Gracias ante el Sagrario (si lo hay), Padre Nuestro (que 
puede ser cantado) y el Canto De Colores. 

	 La Ultreya semanal es el termómetro inequívoco de la vida del 
Movimiento en cualquier lugar. 



37

Capítulo 3

El Qué

Cuando me propuse investigar los orígenes y las razones del MCC 
siempre me enfoqué en los “CÓMO”, es decir: cómo debían hacerse el 
Precursillo, el Cursillo y el Poscursillo, cómo los habían diseñado los 
iniciadores, cuáles eran las reglas, los manuales, los rollos, el orden a 
seguir de una Reunión de Grupo, de una Ultreya, de las “Reuniones de 
Preparación” de un Cursillo, de la Escuela de Dirigentes, del Secreta-
riado, etc.

	 Con esa forma de pensar era muy lógico que no entendiera 
Vertebración de Ideas, porque ahí Eduardo y Forteza se basan en 
esquemas y en fichas de Mentalidad que intentan despertar el Criterio 
de las personas. Y cuando entrevisté por primera vez a Eduardo no le 
entendía, porque siempre mi mente “cuadrada” estaba esperando una 
descripción específica y clara de cómo realizar cada parte medular del 
Movimiento.

	 Por eso sentía que el Fundador se me salía por la tangente 
cuando me hablaba de la persona, de la amistad, del sentido común, 
de la normalidad, de lo simple del cristianismo, del encuentro con uno 
mismo, de las muchas actitudes humanas de Cristo en el Evangelio, de 
la trascendencia e importancia de lo cotidiano…

	 Hasta que sin darme cuenta, fue cayendo la moneda en la 
ranura. Cuánto trabajo para el Espíritu Santo fue mi dura cabeza y mi 
cerrado corazón para empezar a darme cuenta de la gran importancia 
en la vida que tiene el “QUÉ”.

	 Y es que sin el QUÉ en la vida, es imposible llegar a ser Perso-
na en la comprensión esencial de la palabra.



38

	 Porque la Persona es “aquella parte de nosotros” que sabe exac-
tamente hacia dónde va. Que comprende que somos la EXPRESIÓN Y 
EL BRILLO DE LA INTENCIÓN CONCRETA DE DIOS sobre un ser 
humano.

	 Ser Persona es saber y descubrir nuestra capacidad de Amar y 
ser Amados.

	 Y eso es precisamente lo principal que te debe descubrir un 
Cursillo de Cristiandad, eso es lo que te convierte en verdadera vérte-
bra de Cristo donde quiera que te pares.

	 La posibilidad de que alguien tenga esa cualidad, aunque aún 
no la haya descubierto –de amar y ser amado-, es lo único que debe 
importar en un candidato a vivir un Cursillo. Lo demás casi podemos 
decir que no cuenta.

	 El descubrimiento de estas grandes verdades conforman la 
Mentalidad de los Cursillos auténticos y para iluminar con  mayor 
claridad el QUÉ y el PORQUÉ del Movimiento, vayamos a la historia 
inicial:

	 Mucha gente ha confundido la historia verdadera de los Cur-
sillos de Cristiandad con algo de tipo romántico y hasta sentimental, 
debido a la manera que Dios utilizó para propiciar que el Movimiento 
se iniciara.

	 Pero es tan importante y tan serio, que vale la pena digerirlo 
poniendo toda nuestra capacidad humana y espiritual, pidiendo al 
Espíritu Santo que nos ilumine.

	 Resulta imposible saber cuál fue el momento preciso en que 
Dios empezó a iluminar a Eduardo Bonnín para darle al mundo y a su 
Iglesia este maravilloso instrumento que ha cambiado tantas vidas.

	 A mí me es mucho más fácil pensar que Eduardo ya nació con 
este Carisma pues, prácticamente, toda su infancia y su juventud las 
dedicó a preparar los elementos esenciales de lo que hoy conocemos 
como Cursillos.



39

	 Sabemos bien que para llevar “algo” a la práctica primero es 
necesario saber exactamente qué es y qué pretende ese “algo”. Para 
saber qué son y qué pretenden los Cursillos, es obligado comprender 
las circunstancias que propiciaron su nacimiento.

	 En un libro llamado “Profetas”, de Alfonso Schokel y Sicre 
Díaz, leyó Eduardo que decía un tal Ellermeier: “Un fenómeno his-
tórico puede captarse adecuadamente, sólo cuando se iluminan sus 
comienzos”. De ahí que la auténtica dimensión de los Cursillos, sólo 
puede realizarse a la luz de sus líneas fundacionales.

	 En mi última visita a Mallorca –de febrero a abril de 2012-, 
tenía muchos deseos de visitar a Ventura Rubí, uno de los grandes 
amigos de Eduardo con quien no pude convivir en las III Conversa-
ciones de Cala Figuera debido a que compartimos mesas de trabajo 
distintas, pero mi esposa Zoila sí lo pudo hacer y venía impresionada 
por las anécdotas que le escuchó. Sin embargo, tampoco Dios me lo 
permitió en esta ocasión, debido a que Ventura tuvo una intervención 
quirúrgica muy delicada durante nuestra estancia.

	 Al compartir con varios de los amigos de Eduardo de la pri-
mera hora me enteré que “Vertebración de Ideas” tuvo como sede, 
en muchas ocasiones, la finca de Son Ventura, propiedad de Ventura 
Rubí, donde Eduardo se reunía con Forteza, Tomeu Arrom, Miguel 
Oliver, el propio anfitrión y quizás algunos otros colaboradores para 
dar forma a esta importante herramienta de ideas y esquemas que 
intenta clarificar la mentalidad de Eduardo y, lógicamente, de los Cur-
sillos. Ya nos dirá el Señor si, en nuestra siguiente visita, tendremos 
la dicha de escuchar de Ventura las “cadaunadas” de esos históricos 
momentos del Movimiento,  para después compartirlas con ustedes.

	 Regresando al tema de iluminar los inicios del Movimiento de 
Cursillos, vale la pena distinguir lo siguiente:

	 Cuando hay grandes crisis en el mundo, como las que ac-
tualmente vivimos: guerras, economía, desempleo, inseguridad, 
devaluación de valores humanos y cristianos, corrupción política y 
económica, esos acontecimientos relevantes sacuden con fuerza a la 
humanidad, y en esas situaciones extremas el hombre se ve impelido, 



40

urgido, de encontrar algo que pueda dar un verdadero Sentido a todas 
las inquietudes que le den un motivo de vivir.

	 El problema es que el hombre sólo tiene dos caminos: o huye 
de sus miedos o va hacia sus aspiraciones.

	 Sus miedos pueden ser: a la sociedad, a la soledad, a la miseria, 
a la penuria económica, a la enfermedad, a la muerte, a la inseguridad, 
a la desgracia, a los accidentes, a alguien, a algo, a ser criticado, rega-
ñado, corregido, al qué dirán, al ridículo, a lo desconocido…

	 Sus aspiraciones las podemos clasificar en: amorosas, familia-
res, profesionales, intelectuales, de trabajo, deportivas, económicas, 
políticas, artísticas, recreativas…

	 Los miedos sólo se superan por la captación del Sentido que 
tiene la vida, y la suerte de sentirse acompañado en todos los campos 
de la comunicación, incluido el religioso.

	 Las aspiraciones se afinan y se centran en el área de lo posible 
y lo posiblemente posible.

	 Pero no basta saber vencer los miedos para poder ser Persona, 
se necesita que nuestras aspiraciones estén fundamentadas en Cristo.

	 El Cursillo que Eduardo diseña, actúa en la persona como un 
fermento que fermenta su vivir. Dilata y ensancha la visión; funda-
menta y afirma la convicción; motiva y estimula la decisión y hace 
grata y atractiva la constancia. Por eso ha posibilitado que millones de 
hombres y mujeres en los cinco continentes hayan conocido el valor 
de ser Personas y dejado de ser simples individuos.

	 Pues bien, si de verdad estas ideas las has entendido correc-
tamente, podemos decir que ya estás preparado para comprender 
qué fue precisamente lo que propició el nacimiento de los Cursillos, 
pues quienes los han estudiado superficialmente, sin comprenderlos, 
se confunden y hasta aseguran que el origen fueron los Cursillos de 
Adelantados de Peregrino, que absolutamente nada tienen que ver con 
los Cursillos de Cristiandad. Otros aceptan sin chistar, la invención de 
que proceden de un plan Pastoral. Ni siquiera Roma creyó eso.	



41

	 Hay quienes son tan aferrados, que cierran los ojos a la mejor 
de las defensas de la verdad fundacional: ¡ Que aún viven algunos 
testigos, que además fueron protagonistas de la primera hora: Guiller-
mo Estarellas, Bartolomé Riutord, Salvador Escribano, Ventura Rubí, 
Jaime Moranta y varios más!

	 A los iniciadores les tocó vivir, en la década de los años 40 
momentos muy críticos de la historia de Europa: el fin de la Guerra 
Civil Española, con más de 500 mil vidas perdidas, la Segunda Gue-
rra Mundial -con varios países invadidos y otros con el miedo de una 
posible invasión-. Las heridas, las secuelas y los recuerdos de tanta 
tristeza, de ninguna manera propiciaban el optimismo. Sólo lo cristia-
no podría ser una motivación que posiblemente, pudiera devolver la 
esperanza. Y, efectivamente, éste fue el acicate que condujo y alentó a 
los iniciadores a mantenerse en una seria reflexión de que era necesa-
rio que el hombre pudiera anclarse en algo, que aparte de ser perma-
nente y estable, fuera también ágil y posible, además de absolutamente  
verdadero.

	 La  gente que menos quería apoyarse en la fe o en lo religioso 
eran precisamente los alejados, y menos aún por las cicatrices que en 
un amplio sector de la sociedad –mayoritariamente de estos alejados-, 
había dejado el hecho de que la Iglesia-institución hubiera estado, 
obligada -por las circunstancias- a definirse del lado de los vencedo-
res.

	 No deja de ser irónico que a través de Cursillos, muchos de 
esos alejados –ya convertidos- sean, hoy por hoy, una de las causas 
más visibles de que un país como España, en una Europa tan secula-
rizada, aún conserve vestigios de fe y sea, precisamente Mallorca, la 
principal luz fundacional en todo el mundo. 

	 Y es que Eduardo y sus amigos se dieron cuenta que tan sólo 
el Evangelio, la Buena Noticia por excelencia, la Palabra de Dios 
vivida con convicción y, por ello, contagiada, puede llegar a ser para 
el hombre: motivo, norte, guía y dínamo. Las mismas dificultades de 
aquel entonces, contrastadas con el Evangelio, tomaban para ellos una 
incuestionable claridad, que las hacía enormemente atractivas.



42

	 Y no les faltó razón, el “Estudio del Ambiente” diseñado por 
Bonnín, motivado por el discurso del Papa Pío XII en 1940, fue la 
pauta para estructurar de un modo SIMPLE, CONCRETO Y POSI-
BLE el mensaje del Cursillo.

	 Este mensaje, en síntesis, encierra un re-descubrimiento que 
hace Eduardo, de unas Evidencias que estuvieron Olvidadas por más 
de veinte siglos,  aunque siempre patentes en el Evangelio:

Se trata de la mejor Noticia: QUE DIOS NOS AMA, comunicada por 
el mejor medio, que es LA AMISTAD, dirigida a lo que más vale de 
cada uno, que es el SER PERSONA, o sea poseer la capacidad personal 
de CONVICCIÓN, de DECISIÓN y de CONSTANCIA.

“DESDE SUS INICIOS Y HASTA HOY, DONDE SE HA CONSERVA-
DO LA FIDELIDAD A ESTA CORRIENTE DE FONDO, LOS CUR-
SILLOS SIGUEN PRODUCIENDO FRUTO ABUNDANTE”. (E.B)



43

Capítulo 4

Los Cómo

Ya mencioné que, al conocer y escuchar a Eduardo, fui descubriendo 
el QUÉ del Cursillo, y esto se complementó con nuestra asistencia 
(con mi hijo Luis y nuestro director espiritual, el P. Félix Herrera) al 
Cursillo 391 en Son Fe, Mallorca, cerca del Puerto de Alcudia.

	 Nuestra principal preocupación en ese tiempo, era cómo com-
partir estas experiencias e impregnar la correspondiente nueva menta-
lidad a nuestros amigos dirigentes en nuestra diócesis.

	 Bombardeamos la Escuela y el Secretariado con esquemas de 
Eduardo, teorías y definiciones que marcaban las diferencias. Pero las 
muchas preguntas y las resistencias lógicas de quienes tienen las cuali-
dades de ser Personas y nuestra poca información -que provocaba que 
diéramos respuestas incompletas-, nos llevó a la conclusión de orga-
nizar un Cursillo de Cursillos fundamentado en el Carisma Fundacio-
nal, primero de este tipo en México, en el año 2006.

	 Aceptó rectorarlo Arsenio Pachón, nuestro muy apreciado 
anfitrión en Mallorca e íntimo amigo de Eduardo en sus últimos años, 
el P. Modesto -de Los Ángeles, Ca.- y Antonio Punyed -el histórico 
y picante dirigente catalán asentado en El Salvador e iniciador de los 
Cursillos en Centroamérica-, la participación  muy especial de Mari 
Carmen Paz -esposa de Arsenio- y Salvador Escribano, cursillista 
sobreviviente del primer Cursillo de la historia en Cala Figuera de 
Santanyí, Mallorca en agosto de 1944, cuando tenía 14 años.

	 Con más de 150 asistentes de varias diócesis de México e 
incluso de Guatemala -como Pao y Tito que viajaron 1500 kilómetros 
desde Guatemala, en coche-, se dio principio a esta hermosa aventura 



44

donde el Señor nos ha invitado.

	 Las pruebas imposibles, que nos han acompañado en este 
caminar, se iniciaron en el año 2003 con un derrame cerebral de mi 
querida esposa Zoila y una posterior trombosis que la tuvieron al 
borde de su quinto día. Un incendio en nuestra casa, la madrugada de 
Pascua en 2005, causó quemaduras de tercer grado en mi hijo Luis y 
en su linda esposa Itzel, los tuvo al borde de la muerte en varias sema-
nas, habiendo apenas regresado de su viaje de bodas. En estas pruebas 
el Señor nos mostró su amor a través de un restablecimiento milagro-
samente rápido.

	 Pero la prueba aún no superada nos llegó en 2008, Dios nos 
pidió la entrega de Karina, nuestra linda tercera hija, que a sus 25 años 
era la chica más alegre, cariñosa, amistosa y piadosa en la normalidad, 
sufrió el martirio en un secuestro de tres días y, para siempre nos cam-
bió la vida.

	 No nos cabe la menor duda que es ella nuestro Ángel Protec-
tor, que sabe que la lloramos todos los días, la extrañamos pero a tra-
vés del Movimiento nos manda la Esperanza de que un día estaremos 
todos juntos riendo y cantando en la Ultreya Celestial.

	 Hoy nuestro Movimiento está pletórico de amistad, de ale-
gría, con la mitad de asistentes menores de 30 años y muchos de ellos, 
menores de 20, hay inquietud y renovada actitud de los dirigentes por 
apoyar a los nuevos y a los remisos, en motivar las Reuniones de Gru-
po asistiendo donde los invitan y en vertebrar la Ultreya, en participar 
en la Escuela, y por ahora nuestra preocupación principal es lograr 
que nuestros muchos amigos sacerdotes se den tiempo y quieran vivir 
un Cursillo, será la prioridad donde enfocaremos nuestra baterías 
inmediatas.



45

Capítulo 5

El Cursillo de Cursillos

El Cursillo de Cursillos nació en Mallorca en tiempos de persecución 
por la Pastoral del obispo Enciso, cuando se le prohibió al grupo fun-
dacional cualquier protagonismo.

	 La actividad de ese equipo seglar dirigido por Eduardo se cen-
tró en su consolidación interior (cuyo fruto visible es “Vertebración 
de Ideas”) y en el crecimiento exterior del Movimiento, primeramente 
hacia América y después hacia otros continentes.

	 Pero los constantes viajes de Eduardo provocaron el conse-
cuente celo de Ciudad Real, específicamente del Dr. Hervás, quien 
conociendo la inalterable humildad del fundador, le prohibió viajar 
sin su venia, llegando a la exageración de revisarle su correspondencia 
personal –obediencia  totalmente incomprensible para nosotros, al no 
ser Hervás su obispo diocesano, pero que sí puede entenderse  cono-
ciendo la personalidad agradecida de Eduardo, tal vez rayana en la 
exageración, quien nunca dejó de aceptar que a Hervás se le debía el 
reconocimiento de los Cursillos en la Iglesia-.

	 Debe comprenderse el hecho de que la Pastoral de Hervás se 
emitió en la diócesis de Ciudad Real y que gracias a ella se aceptaron 
los Cursillos en el mundo sin reservas. El Obispo se sentía el Funda-
dor, o quizás la autoridad más importante, por lo que no le era “con-
veniente” la presencia de Eduardo hablando de los orígenes y menos 
si se remontaban hasta antes de la llegada del Dr. Hervás a Mallorca 
como obispo auxiliar y después residencial.

	 Sin embargo, al no tener conocimiento de estas tristes actitu-
des impropias de la personalidad de alguno de sus protagonistas, en 



46

los países donde se exportó el Movimiento se desató una verdadera 
euforia cursillista tanto en la Jerarquía como en el laicado, lo que dio 
como resultado que surgieran equipos de dirigentes en varios países 
que ayudaron enormemente a una rápida propagación que provocó 
la obligada creación del primer Secretariado Nacional en octubre de 
1960, y es precisamente México, mi país, a quien Dios le asigna este 
mérito aún en contra del parecer del propio obispo Hervás.

	 Esto permite que en agosto de 1962, sea México quien acepte 
patrocinar la Primera Edición de Vertebración de Ideas, después de 
ser declarado por Hervás (tras bambalinas) un libro “no recomenda-
ble”, al que le cerró las puertas en España y en otros países que, como 
ya se mencionó, no aceptaron editarlo.

	 Ajenos, como he dicho antes, a los intentos de desaparecer del 
mapa a Mallorca (Eduardo), los Secretariados de los países en expan-
sión, requirieron con urgencia la presencia del laico a quien todos 
consideraban el principal fundador.

	 Ello hace urgente una herramienta propia para dirigentes, por 
lo que Eduardo  diseña el Cursillo de Cursillos.

El Cursillo de Cursillos

• Se aclara primero que no es un supercursillo

• Tampoco un Cursillo para “Avanzados”

• Que no es esencial al Método.

• Que puede ser útil en tres situaciones diferentes:

a) En el arranque del Movimiento de Cursillos en una diócesis.

b) Cuando, por alguna razón, sea necesario rectificar, en algún lugar, 
el rumbo que lleva la obra de Cursillos o alguna de sus piezas.

c) Aún en el caso de que el movimiento camine adecuadamente, es 
conveniente para las nuevas generaciones de dirigentes. Además 



47

porque “no está bien, lo que estando bien, pudiera estar mejor”.

Puede hacerle bien a cualquier cursillista, pero ha sido diseñado para 
ayudar a los dirigentes de las Escuelas. 

Estructura:

	 No hay, ni debe haber esquemas definitivos de un Cursillo de 
Cursillos, desde luego que hay piezas básicas, pero lo importante es 
conocer las necesidades propias del Movimiento en el lugar donde se 
le requiere y sólo a eso debe responder la concatenación de los rollos y 
el número de ellos.

	 El equipo de dirigentes debe conocer muy a fondo no sólo el 
método, sino sobretodo la historia fundacional, su Carisma, la Men-
talidad, Esencia y Finalidad. Y que tenga el testimonio vivencial, en 
su normalidad y como dirigentes, además de Sentido Común para 
proponer soluciones a los problemas que se les presenten en torno a 
Cursillos, tanto en los diálogos como en el contacto personal.

	 Deben formar el equipo cuando menos un sacerdote y tres 
seglares.

	 El Rector debe ser un seglar a quien le corresponde el buen 
funcionamiento tanto externo como técnico del Cursillo de Cursillos, 
así como el dar el Rollo Inicial y los demás que convenga.

	 Al Director Espiritual le corresponde, como en el Cursillo, las 
Meditaciones y los Rollos Místicos necesarios, así como las Celebra-
ciones Eucarísticas. 

	 Se formarán grupos según convenga, con reuniones después 
de cada rollo, para compartir experiencias y un plenario de preguntas 
y respuestas al final de cada día.

	 Habrá actos de Piedad como en el Cursillo y cantos de anima-
ción.



48

Los Rollos Seglares Básicos son:

1.- Inicial

2.- Esencia y Finalidad

3.- Mentalidad

4.- Peligros de los Cursillos

5.- Dirigentes

6.- Precursillo

7.- Cursillo 3 días

8.- Reunión de Grupo

9.- Ultreya

10.- Escuela de Dirigentes

11.-Secretariado

12.-Lo Fundamental Cristiano

13.-Evangelio y Carisma Fundacional

          

Pueden considerarse también los siguientes rollos:

• Historia del MCC

• Carisma Fundacional

• Los Cursillos en la Iglesia

• La labor del Sacerdote.



49

                MEDITACIONES

Pueden ser éstas o las que el Director Espiritual considere:

                 - Mensaje de Cristo al Dirigente

                 - Sin Mí nada podéis hacer

                 - El Bautismo

                 - El Espíritu Santo (Confirmación)

La   Escuela de Dirigentes

Una vez digerido el Carisma Fundacional a través del Cursillo de Cur-
sillos, consideramos la necesidad de enfocar nuestra Escuela hacia la 
vertebración de la Ultreya.

	 Sabíamos ya, a estas alturas, exactamente lo que necesitába-
mos: conseguir que los dirigentes “nos econtráramos con nosotros 
mismos” y empezar a cultivar nuestro ser interior en la Amistad para 
podernos hacer verdaderamente amigos de los demás e intentar hacer-
los amigos de Cristo.

	 Sólo así podríamos lograr realmente la vertebración de la 
Ultreya, donde pudiéramos ser verdaderos anfitriones de nuestra 
“gran fiesta semanal” donde todos somos iguales, somos importantes 
y, todos y cada uno de los demás, lo son también. De esta manera po-
demos pensar la vida en voz alta, admiramos a los demás y los demás 
nos admiran.

	 En pocas palabras todos nos sentimos Personas, no personajes; 
pues nos aceptan como somos, nos respetan y sabemos respetar.

	 Y por la Escuela, los Dirigentes ponemos la muestra.

	 Después del Cursillo de Cursillos valoramos la Esencia del Ca-
risma Fundacional en los temas de las Conversaciones de Cala Figue-



50

ra, por lo que los Rollos de Escuela se centraron en:

• La Persona,   Francisco Forteza.

• La Libertad,  P. Francisco Serra.

• El Amor,   P. Carminatti.

• La Amistad,   Eduardo Bonnín.

• La Convicción,  P. Francisco Suárez.

• La Sinceridad,  P. J. Cascales.

• El Criterio,  Ramón Armengol.

• La Vida,  D. Antonio Pérez Ramos.

• La Normalidad,  Antonio Punyed.

• La Alegría,  Jesús Valls Flores.

• El Carisma Fundacional,  D. Antonio Pérez y Mario Cascone.

• El Encuentro con Uno Mismo,  Eduardo Bonnín.

• Una Cristiandad en Acción,  Ramón Armengol.

Y los rollos de las III Conversaciones de Cala Figuera aún por publi-
carse:

• Cristianía en Diálogo.

• El Sentido.

• Actitud

• Creatividad.

• Comunicación.

• Confianza.

• Trascendencia.



51

Nuestra Escuela de Dirigentes Diocesana es mensual con un programa 
en toda una tarde que contiene tres espacios:

1.	 PIEDAD.- Meditación y Rollo sacerdotal

2.	 ESTUDIO.- Rollo Seglar

PUESTA EN COMÚN

3.	 ACCIÓN.- Programa de Actividades del mes, de acuerdo a las 
conclusiones de los Rollos. 

	 Independiente a esta Escuela Diocesana, cada centro con Es-
cuela Local, realiza durante el mes las reuniones que creen necesarias 
en función de su propia organización y para profundizar en los aspec-
tos de mentalidad y espiritualidad del Movimiento.

 



53

Conclusión

Espero que se haya comprendido que éste no es un Manual del Caris-
ma Fundacional, entra más en el orden de la Vivencia, más en el com-
partir, que en el de la enseñanza, equivale a decir: es posible hacerlo en 
cualquier lugar, pero con la estrategia que ese lugar exija.

	 Nosotros empezamos por convencer a nuestro obispo dioce-
sano, Don Hipólito Reyes Larios, pero al poco tiempo fue enviado a 
cubrir la vacante en la arquidiócesis de Xalapa, pero Dios nos envió a 
Don Marcelino Hernández Rodríguez, quien había vivido su Cursillo 
antes de ordenarse sacerdote, por lo que rápidamente comprendió y 
valoró las grandes ventajas evangelizadoras del Carisma Fundacional,  
Dios nos ha bendecido también con su amistad y siempre nos ani-
ma a seguir remando, no importa que a veces sea a contracorriente, 
sabemos perfectamente que es la eterna historia de lo Cristiano, y en 
nuestro querido obispo no ha sido la excepción, pues le han tocado 
también algunos golpes bajos dentro y fuera de la Diocesis. Sin embar-
go sus palabras siempre han sido: ¡Adelante, esto es de Dios!

	 Y claro, se cumple cabalmente nuestra invocación de siempre: 
“Ven Espíritu Santo, llena los corazones de tus fieles y enciende en 
ellos el fuego de Tu Amor, envía tu Espíritu y serán creados…”

Cuando el Señor nos pide algo, siempre nos envía su Espíritu y, segu-
ramente, SERÁN CREADOS…

	 Si crees que es imposible, claro que es imposible. Pero si crees 
que Dios te lo está pidiendo, entonces no hay imposibles, porque para 
Él no hay nada imposible.

FINALMENTE

Dos noticias, una mala… la otra, muy buena:



54

	 La Mala: Hay muchas resistencias humanas que se oponen al 
rescate e implementación del Carisma Fundacional en varios países, 
incluidas algunas Estructuras oficiales del Movimiento.

	 La Muy Buena: Esto es de Dios, no lo dudes. Y varios países 
ya lo lograron; las dos últimas Comisiones Ejecutivas del Organismo 
Mundial de Cursillos lo han promovido y puesto en práctica en los 
respectivos países del Grupo Internacional al que pertenecen. Varios 
de ellos y muchos otros asistieron a las III Conversaciones de Cala 
Figuera, en Mallorca en 2011. Otros han programado Cursillos de 
Cursillos con este carácter, recientemente en: Argentina, Perú, Italia, 
Hungría, Estados Unidos, Irlanda, Cuba, Honduras, México, etc. y 
próximamente en Miami, California, Paraguay, El Salvador, Perú, otra 
vez Argentina, Chile… La ola es ¡Imparable! Muchos otros han hecho 
un gran esfuerzo y le han pedido a Mallorca se los organice en la Isla 
Fundacional, varios ya lo hicieron, otros están en programa.

QUERER ES PODER



55

ANEXOS



57

Artículo:
Un regalo de la Providencia en Mallorca
Por Luis Reyes Larios
Revista Manantial (Secretariado de Mallorca). 

Las circunstancias difíciles que se viven en México, mi país, moti-
varon que este inicio del 2012 tuviéramos que emigrar mi familia y 
yo, por un poco más de dos meses, a las hermosas tierras que vieron 
nacer los Cursillos de Cristiandad y a su fundador Eduardo Bonnín 
en la isla de Mallorca.

	 No tengo ninguna duda que el Espíritu Santo, que sopla como 
quiere y donde quiere, nos ha permitido vivir una de las experiencias 
más gratificantes y llenadoras de nuestra vida en Cursillos con este 
nuestro sexto viaje a la mayor de las Islas Baleares.

	 Y es que hemos podido aprovechar todos estos días para 
sumergirnos en el inmenso mar de tesoros que ha heredado Eduardo 
al mundo cristiano del tercer milenio. Una herencia firmada con su 
propio puño y letra en el documento, ya publicado, denominado “Mi 
testamento espiritual”.

	 Esta sencilla pero muy emocionante investigación, que hemos 
estado realizando con mi hijo Luis y Erick Pérez, nos ha permitido 
conocer una faceta para nosotros desconocida del fundador de los 
Cursillos, de ser alguien exageradamente ordenado, detallista y previ-
sor. Un hombre que no sólo se preocupó de estudiar, investigar, rezar, 
entender y comprender el Evangelio y la psicología del hombre, para 
enseñarnos a encontrarnos con nosotros mismos y así, al ser capaces 
de descubrir a Cristo en nuestro interior, en el interior más profun-
do de nuestro ser de Personas, pudiéramos ser felices y hacer felices 
a quienes nos acompañan en la vida,  comprendiendo que somos 
hermanos, hijos del mismo Padre por nuestro bautismo. Sino que, 
además, vivió plenamente el Carisma depositado en él, al darle una 
importancia inusitada a toda persona que se acercó a tratarle, escu-
charle o a, simplemente, plantearle cualquier problema.



58

	 Describo lo anterior con tanta seguridad, porque Eduardo 
Bonnín nos ha dejado un testimonio escrito también con su propio 
puño y letra, en agendas anuales  donde, desde 1940 podemos leer 
(aunque está en mallorquín) todas sus entrevistas y actividades dia-
rias, importantes para él.

	 Gracias a una de esas agendas, la de 1944, hemos podido 
comprobar que el primer Cursillo de la historia, se realizó del sábado 
19  al martes 22 de agosto, pues esos días las hojas están en blanco, y 
él decía que un diario se escribe cada día y nunca después. El miér-
coles 23,en la madrugada, escribe lo que se vivió en la Clausura el día 
anterior, o más bien, unas horas antes.

	 Para satisfacción de mi ego personal, pude leer en una de esas 
agendas : “este día me ha visitado la familia Reyes de México”. Podrán 
ustedes imaginarse la sorpresa que esto implica,  el que uno pueda 
sentirse alguien importante como persona, algo que siempre sentías 
cuando lo tratabas personalmente. Después de una experiencia así, es 
más fácil creer que eres importante para Dios. Y eso es precisamente 
lo que se descubre en un Cursillo, cuando es auténtico.

	 Hemos visto también , escritos inéditos de Eduardo, que 
seguramente pronto serán publicados, al igual que toda la riqueza de 
conceptos contenida en las fichas y esquemas que él escribía cada vez 
que daba un tema o un rollo.

	 Como si todo lo anterior  fuera poco, hemos tenido todos 
estos días, la vivencia en el cariño y amistad de toda la gente cursillis-
ta de Mallorca, con unas atenciones que nos hacen presente el espí-
ritu de Eduardo. Detalles que dan un testimonio pleno del Carisma 
Fundacional, que hacen que uno no quiera despedirse nunca, que 
quisiéramos decir como el apóstol San Pedro “ Señor, qué bien se está 
aquí, porqué no hacemos tres chozas…”

	 Nos han pedido que les hablemos de lo que vemos fuera de 
Mallorca.

	 Han escuchado con mucha atención y preocupación, las difi-
cultades que existen en muchos lugares del mundo para comprender 



59

plenamente el Cursillo Fundacional.

	 Hemos disfrutado también, una audiencia personal con S. E. 
Don Jesús Murgui, obispo de Mallorca, quien nos ha hecho sentirnos 
cristianos en casa, bendiciendo nuestra misión y la de los Cursillos en 
esta diócesis, tan importante para el mundo cursillista.

	 Convivencia en las Ultreyas de Palma, de Manacor, de Fela-
nitx y Binisalem, Reuniones con cursillistas de la primera hora en 
casa de Vicente Salvador: con Jaime Moranta, Nadal, Bonet, Vich,…, 
reunión de grupo con Guillermo Estarellas (introductor del canto De 
Colores), con Loren , el joven presidente del Secretariado, con Don 
Antonio Pérez, consiliario, Arsenio , Miguel Sureda, Ramonet , Jaime 
Galmés, Tomeu Arrom y tantos amigos y amigas que desbordan de 
amistad verdadera y nos han enseñado a no dejar de ver a Cristo en el 
rostro de los hermanos.

	 Compartir  esto con todos nuestros amigos en América, será 
una hermosa tarea. 

GRACIAS SEÑOR, GRACIAS MALLORCA.

De Colores.



60

Artículo:
La Misión de quienes conocimos a Eduardo
Por Luis Reyes Larios
Boletín informativo “dClrs! ” de la FEBA, N° 11, Nov/2011
                                     

Para alguien con una mentalidad tan cuadrada como la mía, le hu-
biera sido imposible entender (inclusive en lo básico) los conceptos 
fundacionales del Movimiento de Cursillos, sin haber conocido a 
Eduardo Bonnín.

	 Encontrarnos con Eduardo en 2005 cambió, no solamente 
nuestra percepción de los Cursillos, sino la del propio cristianismo. Yo 
iría aún más allá, cambió mi propia percepción de la vida.

	 Y es que yo no creo que Dios lo haya iluminado en “cierto mo-
mento” de su juventud, con el Carisma del Movimiento, sino más bien, 
el Señor “pensó” en Eduardo desde la eternidad, para esta importante 
Misión.

	 ¿Porqué tengo esta seguridad?, porque cuando analizo las con-
diciones de tiempo, lugar , ambientes y circunstancias  de su vida, no 
se puede ver otra cosa, sino la mano de Dios.

	 Eduardo transpiraba humanidad, amistad, espiritualidad, 
sentido común, sencillez, humildad, carácter, transparencia y una gran 
visión de la realidad.

	 Todo ello, sólo pudo haberse gestado en un ambiente familiar 
como el que Dios le dio : padres, abuelos , hermanos, un hogar-escuela 
y una escuela-hogar, donde la educación estuvo basada en valores cris-
tianos, pero llenos de una rara combinación de disciplina y libertad, 
lo que forjó en él, una mentalidad y una visión muy especiales de la 
realidad interna y externa de las personas, pero sobretodo de sí mis-
mo, con las que pudo captar verdades, invisibles para la mayoría de los 
hombres y mujeres de cualquier tiempo.

	 Sólamente al tratarlo, escucharlo, observarlo y tener uno la 
mente y el corazón abiertos, era posible beber el agua viva, que Jesús 



61

prometió a la samaritana y que , de manera tan especial le dio a este 
valioso mallorquín que siempre se consideró a sí mismo, como un 
Aprendiz de Cristiano.

	 Por todo esto siento, que a él le emocionaba tanto recitar el 
poema de La Fuente Escondida, sobretodo la parte que dice que: “Dios 
escondió a oscuras, para tenerlos seguros, los Manantiales más Puros, 
bajo las rocas más duras”, pues veía en cada hombre la capacidad y 
posibilidad de ser Persona, no importando sus circunstancias, pues 
un ambiente de amistad verdadera con personas cristianas de verdad, 
podrían romper la roca y propiciar que descubriera su propia trascen-
dencia, al comprender aquello de que Cristo y el Tesoro escondido se 
encuentran dentro de nosotros mismos , lo cual hace aflorar (si se lo-
gra romper la roca, mediante el Encuentro con uno Mismo) lo mejor 
de cada quién, que es el Cristo de su interioridad.

	 Por eso creo que en nuestras dos primeras visitas a Mallorca, 
si no hubiésemos conocido a Eduardo y ver en él reflejada la esencia 
del Cursillo, ni siquiera el haber tenido la dicha de vivir el Cursillo 391 
en Son Fé, habría roto la dura cáscara de mi mentalidad tan llena de 
“cómos” y de “normas”.

	 Un momento importante para mi, fue cuando mi hija Ariad-
na, en aquel tiempo con 16 años, le cuestionó a Eduardo , que cómo 
podría ella ser dirigente en un Cursillo y dar un rollo , pues sentía que 
al hablar de su vida , poco podrían importarle sus experiencias a per-
sonas casadas, profesionistas o amas de casa, que vivían una realidad 
tan diferente a la de una chiquilla estudiante como ella.  Eduardo le 
contestó, que muchos ven problemas en eso, porque quieren encontrar 
una solución diferente para cada problema, ya que sienten que cada 
problema es diferente.  Pero que en realidad, los problemas son dife-
rentes, pero la solución siempre es la misma : “todo problema difícil 
tiene como origen la ausencia de Cristo, y por lo tanto, poniendo a 
Cristo en la vida de cada uno, eso siempre será la solución”. 

	 Por eso cuando una chiquilla da un rollo, lo más importante es 
que diga cómo ha logrado tener a Cristo en su vida y lo que le duele el 
no haberlo logrado en algunas circunstancias.



62

	 Eso es lo que irá al corazón y a la mente de quien le escuche, 
es lo que romperá la cáscara de su resistencia a su encuentro consigo 
mismas, aunque las personas, y las cosas que viven esas personas, sean 
diferentes.

	 Pero hay algo muy importante, que yo lo veo como mi gran 
tarea:

	 Ya que podría pensarse  entonces, que si ya no está Eduardo 
físicamente entre nosotros, nadie podrá ya captar la verdadera esencia 
del Cursillo.

	 Amigos, esto es de Dios y Eduardo fue una pieza fundamental 
que nos impregnó su Carisma , pero ahora somos nosotros, o por lo 
menos debemos serlo, quienes elevemos con alegría la estafeta de ese 
Carisma Fundacional, pues entiendo que así como el Señor propició 
la pista en el hogar y las circunstancias de él, asimismo lo hizo con 
quienes tuvimos  la gracia de conocerlo.

	 Si podemos cumplir, de acuerdo a las capacidades de cada uno, 
el ser  auténticos portadores del amor de Cristo en quienes conforman 
nuestro metro cuadrado móvil, muy pronto se podrá decir que , por 
fin, los  Cursillos se han estrenado.

	 Y todo esto podrá ser , si hemos sido capaces de hacer vida 
nuestra capacidad de asombro, nuestro sentido común, nuestra cris-
tianía en la normalidad y nuestro amor al movimiento con humildad 
y sin protagonismos.

	 Que Eduardo desde el Cielo, nos ayude a ser pistas de aterriza-
je donde todos descubran que Dios en Cristo les ama.



63

Aportación:
Miedos y Aspiraciones. El Sentido.
Por Luis Reyes Larios 
Para la Escuela Virtual de Dirigentes del MCC
          

El ser humano cuando busca ser Persona se debate siempre entre sus 
miedos y sus aspiraciones.

	 Ser Persona es llegar a ser el reflejo, la expresión y el brillo de 
la intención concreta de Dios en un ser humano.

	 Ser Persona es tener convicción y decisión, y saber afirmarlas 
en la vida.

	 El Personaje es lo que estamos llamados a representar en la 
vida normal, o en las anormalidades que se nos presentan.

	 El problema es que el Personaje se coma a la Persona.

	 Los miedos son la mayor limitante que tenemos para conse-
guir que aflore la Persona en nosotros.

	 Nuestros miedos pueden ser:

	 A la Sociedad,  a la Miseria,  a la Penuria Económica,  A la En-
fermedad,  A la Muerte,  a la Desgracia,  a los Accidentes,  a Alguien,  
a Algo,  a  ser Criticado,  a ser Amonestado,  A ser Corregido,  Al  qué 
Dirán,  al Ridículo,  a lo Desconocido, etc.

	 Si los miedos no se superan, es imposible llegar a ser Persona.

	 Por el contrario, las Aspiraciones, cuando se afilan, se afinan y 
se centran en el área de lo posible, se convierten en la principal fuente 
para lograr ser persona.

	 Un pequeño catálogo de Aspiraciones puede ser el siguien-
te: Amorosas,  Familiares,  Profesionales,  Intelectuales,  Deportivas,  
Económicas,  Comunicativas,  Poéticas,  Artísticas,  Recreativas, etc.

	



64

	 SIN EMBARGO,  LA  MEJOR  MANERA  DE AYUDAR  A 
LOS DEMÁS A SER PERSONAS ES ENSEÑARLES A CULTIVAR 
ADECUADAMENTE SUS MEJORES ASPIRACIONES Y PONER-
LOS EN LA PISTA DE LA MÁXIMA ASPIRACIÓN.

	 Cuando el individuo está encerrado en sí mismo por el egoís-
mo de no dar, o el orgullo de no querer recibir, suele ser víctima de 
perjuicios, de malos entendidos y de suposiciones sospechosas.

	 En realidad, los miedos sólo se superan por la captación del 
Sentido.

	 Pero éste, el Sentido, sólo puede lograrse si aprendemos a dis-
tinguir a:

•	 Los manipuladores de miedos
•	 Los abrillantadores de aspiraciones

	 Y es que el hombre tiene a veces su capacidad de captación 
muy limitada, por lo que precisa  que algunas verdades especialmente 
importantes le sean particularmente acentuadas para iluminarle una 
situación coyuntural concreta.

	 Por eso, en la actualidad, lo que mayormente se necesita mos-
trar a la gente, ES QUE LA VIDA TIENE SENTIDO.

	 Poner en esa pista a la gente, descubrirle ese tesoro, que en-
cuentren el sentido a su vida, es el mayor bien que se le puede hacer.

	 Y es que el Sentido puede propiciarse, pero cada uno tiene que 
ir descubriendo el suyo.

	 Se pueden contagiar las ganas de encontrarlo, y hasta la alegría 
de haberlo encontrado, pero el dar con él, es cosa propia de cada uno, 
es algo Personal, Íntimo, Intransferible, porque se trata de poner en 
orden el Núcleo más personal de la persona.

	 Un Sentido que no dura y no madura. Un Sentido que se corta, 
lo que nos muestra es que era UN SENTIDO, pero no EL SENTIDO, 
porque éste nunca se corta ni falla, siempre está vivo y en punto en 
lo más hondo y profundo de cada persona, PORQUE ES EL TALLO 



65

DEL EXISTIR, Y LA TALLA, LA MEDIDA DE LA CALIDAD DE LA 
EXISTENCIA.

	 Lo que puede fallar es, quizá, nuestra voluntad de ir descu-
briéndolo, a veces por cobardía.

	 Encontrar el SENTIDO es dar deportivamente el salto desde:

•	 El mimetismo a la creatividad
•	 De la coacción a la espontaneidad
•	 De la obediencia a la real gana.
•	 Del anonimato al protagonismo.

	 Entonces, cuando lo encuentres, descubrirás lo maravilloso 
que es llegar a ser Persona.

	 Porque al saber distinguir el QUÉ Y EL PORQUÉ de la vida y 
su gran diferencia de los CÓMO, podrás tener la real gana de ejercitar 
tu real gana, la verdadera, la auténtica, la apetente, la atractiva, la apa-
sionante, la maravillosa, la única razón de hacer lo que quieres y sabes 
que debes hacer.

	 Y es que el QUÉ Y EL PORQUÉ une a la persona y a las perso-
nas por dentro y por fuera y dá cohesión  y perspectiva a los aconteci-
mientos.

	 Los CÓMO a lo más reúne, pero no une.

	 El QUÉ es la verdadera razón de mi vida, pues cuando em-
piezo a entender QUÉ quiere Dios de mí, ya no me importa cómo me 
traten los demás, cómo me rechacen, cómo se burlen.

	 Y entonces puedo decir : No se preocupen, yo sé mi cuento.

	 Sé perfectamente que Él es el Camino, la Verdad y la Vida.

	 Porque el SENTIDO DE LA VIDA podemos ubicarlo como  
LA VERDAD, pues es el que nos llevará a realizar lo que debemos.



66

	 Pero esta Verdad sólo será posible a través de la AMISTAD 
(con Dios en la Piedad, con los Demás en la Reunión de Grupo y la 
Ultreya). Pues la Amistad es EL ALIENTO DE LA VIDA.

	 La Verdad también se hace posible a través del ARTE, o sea la 
CONTEMPLACIÓN DE LA VIDA (El Estudio).

	 EL BIEN, es el otro requisito de la VERDAD, pues el BIEN 
viene siendo EL GOZO DE LA VIDA, ya que la vida sólo podemos 
gozarla a través de hacer el Bien a los demás, a través de la Acción.

	 SÓLO EL ENCUENTRO CON TUS POSIBILIDADES Y 
TUS LIMITACIONES, DESCUBRE, DESENREDA Y ACLARA TU 
ENCUENTRO CONTIGO MISMO, Y TE AYUDA A ENCAJAR TU 
PASADO, A AGRADECER TU PRESENTE Y CONFIAR EN EL FU-
TURO.

(Ideas tomadas del libro inédito de Eduardo Bonnín: 
“Ejercicios de Reflexión y Autoayuda).



67

Aportación:
La Importancia del Fundador
Por Carlos D. Angeletti (Argentina)

Siempre he sido medio duro para entender, y más duro para aceptar 
algo sin antes razonarlo y experimentarlo.

	 Comencé a escuchar sobre Eduardo y el Carisma Fundacional 
después del año 2000. Leía a Cárlos Mántica sin saber que Carlos leía a 
Eduardo, pero lo que leía me gustaba y me entusiasmaba.

         	 Allá por el 2006 Osvaldo Meloni nos invita a toda la Reunión 
de Grupo a un Encuentro sobre el Carisma en una casa de retiros del 
movimiento de Schoenstatt. Un grupo de dirigentes de distintas dió-
cesis de Argentina que, hacía rato y gracias a internet, compartían su 
pasión por hablar y transmitir lo que ellos sabían acerca del Carisma. 
La idea era conocernos personalmente, fortalecer la amistad, comen-
zar esto que hoy es una realidad en Argentina; en todas las diócesis se 
habla del Carisma y de Eduardo y en todos los Encuentros Nacionales, 
que todos lo acepten es otro cantar, pero ya llegará el día.

	 En ese Encuentro yo personalmente entendí lo que era un 
Carisma, aclaro que todas las definiciones leídas, absolutamente todas, 
me parecían letra muerta: decían algo que para mí no tenía vida.

	 Desde la llegada a la Casa de Retiros nos atendió una monjita 
que nos recibió con amor y alegría y nos mostró todo el lugar y todo el 
tiempo nos habló del fundador de su movimiento, y todo lo que decía 
lo fundamentaba en lo que pensaba el fundador, y cómo veía las cosas 
y cómo caminaba y reflexionaba, y todo lo que a ellas les había ense-
ñado.

	 Así fue como, gracias a esta monjita, entendí. Y me atreví a 
escribir esta definición de Carisma, no es perfecta pero es mía:



68

“El Carisma en toda institución o movimiento de la Iglesia es 
el pensamiento siempre vivo de su fundador  viviendo en el 
corazón de sus dirigentes, para ser compartido con la Iglesia y 
con el mundo”.

	 Quien no conoce el pensamiento de Eduardo Bonnín, no 
puede entender el Carisma del Movimiento de Cursillos. Tal vez algún 
día no sea necesario empezar todos los libros contando la Historia del 
Movimiento, y así poder dedicar más páginas a contar cómo entende-
mos el Carisma y cómo entendemos las enseñanzas de Eduardo.



69

Mística y Carisma (Apuntes para Reflexionar)
Por Rubén Gómez
(Enviado por Rosita Linares)

1.	 Karl Ranher: “El cristiano del futuro será un místico o bien no 
será”

2.	 Místico es un hombre que no sólo ha oído acerca de Dios, sino que 
lo ha experimentado, lo ha percibido en su corazón, lo ha vivido.

3.	 En la mística cristiana existen dos orientaciones: la mística de la 
Unidad y la mística del Amor.
	 La mística de la Unidad: se trata de la experiencia de ser uno 
con Dios, ser uno con el presente, ser uno consigo mismo, ser uno 
con todo lo que es.
	 La mística del Amor: se trata del amor a Jesús, como quien está 
frente a mí. Es una mística esponsal. Esta mística ve a Jesús como 
el novio que abraza a la “mística”.
	 Las “místicas” hablan del amor divino en el cual pueden gozar 
de la cercanía de su “prometido divino”.

4.	 La mística para San Agustín, es mantener vivo el anhelo de Dios. 
En el anhelo, Dios ha grabado su huella en nuestro corazón. En el 
anhelo de Dios, Dios ya está en el corazón del hombre.

5.	 Experiencia mística: 
	 Experiencia mística significa exactamente la “experiencia de lo 
que Dios realiza en nosotros”. Nada extraordinario, sino la con-
ciencia humilde y agradecida de que Dios no es sólo el autor del 
don, sino también aquel que lo realiza en cada uno.

6.	 Dios es siempre quien toma la iniciativa y se nos revela.
	 El Carisma es antes que nada, autorevelación de Dios; es en el 
interior de esta revelación de Dios, donde el hombre descubre su 
propia identidad.
	 Experiencia mística y descubrimiento del Carisma son siempre 
dos realidades inseparables.



70

	 Por esto, como Movimiento, reencontramos en los orígenes de 
nuestra historia, una especial experiencia de Dios vivida por don 
Eduardo (durante su servicio militar), “marcada” por la revelación 
de una particularidad de la realidad divina y de la vida de Cristo: 
El Amor de Dios, en Cristo.
	 Nosotros existimos como Movimiento, porque ha habido al-
guien (Eduardo Bonnín), que vivió intensamente una profunda ex-
periencia de Dios y hoy seguimos y seguiremos vivos, en la medida 
de que nosotros y otros muchos, por la Gracia de Dios, podamos 
“revivir”, día a día, la experiencia divina de nuestro fundador.

7.	 Al ser manifestación de parte de su misterio insondable, frente 
al Carisma no puedo acercarme desde la razón; al misterio sólo 
puedo aproximarme desde la fe.
	 Por eso el MCC, siempre se maneja en el ámbito de la Fe, que 
es su espacio-tiempo de ocurrencia, propio.

8.	 Todo Movimiento empieza con una mística (Juan Ruiz).
	 Ocurrida la mística, (experiencia de Dios), nace necesariamen-
te la organización (la técnica, el método), que pone en práctica y 
extiende la esencia y la finalidad de ese Movimiento.
	 Existen dos formas  de que la organización (la técnica, el mé-
todo) maten a la mística (la vuelvan estéril): a) la implantación de 
normas b) la transformación de la técnica, de la organización, del 
método, en una nueva “mística” que termina por ahogar y esterili-
zar a la mística fundacional.

9.	 Carisma y autorrealización: 
	 La verdadera autorrealización no significa una simple reali-
zación de las propias cualidades, sino por el contrario, el logro de 
una forma de ser más plena; es confiarse a un proyecto que poco a 
poco se va descubriendo. El Carisma es ese proyecto. Descubrirlo 
es conocerse, vivirlo es realizarse en plenitud.
	 El camino de interiorización del carisma, coincide siempre con 
el proyecto de autorrealización de la persona. 
	 El camino de realización de una persona se desarrolla a través 



71

de la vivencia constante de los valores y de las características de su 
propio carisma. Ser “llamado” quiere decir entonces, comprender 
este llamamiento, como una siempre renovada invitación a la per-
sona, a realizarse según el carisma de pertenencia
	 La persona se autorrealiza en tanto “obedece” al Carisma. Es 
una personalidad autorrealizada y carismática a la vez.

10.	Carisma y sentido de pertenencia.
	 El sentido de pertenencia nace de la sensación de descubrirse 
asimismo en el Carisma.
	 Es intuición que viene del Espíritu y provoca esa mezcla de 
tensión y de quietud, propia de quien ha encontrado luego de una 
búsqueda, pero que siente como una necesidad, el seguir buscan-
do. Siente atracción hacia el carisma porque lo descubre como 
condición indispensable para ser uno mismo y ser feliz en conse-
cuencia.
	 Sentido de pertenencia que nada tiene que ver con algo sola-
mente gratificante ni con un sentimiento genérico, como si diera lo 
mismo pertenecer a este u otro carisma.
	 El sentido verdadero de pertenencia al Movimiento es el reflejo 
exacto del sentido de pertenencia al Carisma y es el origen de la 
capacidad de amar a todos los de la comunidad (de igual pertenen-
cia), de sentirlos a todos como propia, nueva y verdadera familia.
	 En este orden de cosas, no existen los “expertos”, porque cada 
uno ha recibido el mismo don del Espíritu y tiene el derecho y el 
deber de dar su aporte insustituible y original para la profundiza-
ción y el descubrimiento de las riquezas inagotables del Carisma.



72

Evangelización por medio de la Conversión
Por Eduardo Bonnín y Francisco Forteza 

Evangelizar no es sólo ni principalmente   predicar la Buena Nueva del 
Evangelio, sino conseguir que la persona se convierta ella misma en 
Buena Nueva, en noticia jubilosa de que Cristo vive, haciendo así que 
Cristo resulte vivo, normal y cercano a los demás hombres   de hoy.

	 En los Cursillos, desde   los primeros momentos, queríamos   
encontrar el mejor método para ayudar al Hombre   a ir desde donde 
está -desde su realidad real- hasta su posibilidad posible.

1. Los Cursillos, Cauce de Conversión.

Estábamos y estamos   persuadidos de que el hombre de hoy es en 
general   un ser vitalmente próximo al Evangelio, pero que se cree a sí 
mismo muy alejado o bastante alejado de Cristo. 

	 De ahí nuestra   convicción inicial de que tenía que ser sencillo 
dar con las claves del proceso de identificación de esta persona con 
el Evangelio de Cristo, única clave que a su vez posibilita al hombre 
siempre sus mejores posibilidades.

	 Cuando  comenzamos  a defender  nuestra esperanza  de que 
un método  breve e intenso, en apenas tres días, podría facilitar al 
hombre  normal de nuestro  tiempo que se apercibiera de que lo que 
buscaba  era exactamente lo mismo que Cristo venía a anunciarle, los 
escépticos de siempre (que suelen ser tanto  los sabios de Sión como 
las luminarias del siglo) nos decían -como lo siguen aún diciendo-, 
que estábamos locos si pensábamos que en tres días podía conseguirse 
la conversión de los alejados. Nosotros sólo acertábamos a contestar 
a tales escépticos de dos formas posibles: una, repitiendo lo que un 
cursillista de los primeros cursillos -allá por 1950- dijo en la clausura 
de un cursillo aludiendo al mismo asunto:



73

	 “¡Como si el Espíritu Santo necesitara tres días para hacer 
maravillas! Le sobran dos días, veintitrés horas, cincuenta y nueve 
minutos y cincuenta y nueve segundos, que son los que nosotros 
necesitamos para darnos cuenta de que nos habla”. Así se expresaba 
al efecto el sentido común desde el Evangelio. Y también procurába-
mos explicar evangélicamente desde el sentido común citando aquella 
luminosa expresión de Guardini, cuando dice que “cristiano no es algo 
que se es, sino algo que se va siendo”.  La conversión, en efecto, no es 
un acto, sino un proceso: Proceso que tiene una fase de búsqueda, un 
momento de encuentro,  y una etapa o un conjunto  de etapas en que 
el encuentro se patentiza,  se perfecciona  y se perenniza  en la amis-
tad.

2. La Conversión, un Encuentro, antes que un Cambio.

Para que el hombre “normal” de nuestro tiempo pueda acceder fácil-
mente al gozo de la Buena Nueva, creemos es suficiente con que pueda 
tomar conciencia de que su larga búsqueda -de felicidad, de amistad, 
de amor-, le facilita (es decir, le hace asequible y apetecible) el encuen-
tro consigo mismo, con Cristo y con los demás.

	 Frente a esta concepción, que concretaríamos en afirmar que 
convertirse es encontrar el sentido, se levanta el prejuicio generalizado 
de que convertirse es cambiar.

	 Ambos enfoques tienen una raigambre muy profunda, históri-
ca y teológica. San Pablo describe la entraña teologal de la conversión 
-de la “metanoia”-, como una secuencia con una fase de muerte del 
“hombre viejo” y una de alumbramiento del “hombre nuevo”, que es 
una resurrección en y con Cristo Jesús. La lectura de esta espectacular 
imagen es tan variada y matizada como las personas y las épocas que 
en ella se proyectan.

	 En épocas en que la muerte  es un referente  primordial -quizá 
porque dominen  las guerras o el hambre  o esa otra muerte  que es 
la dominación  del hombre  por el hombre-,  las gentes han leído la 
espectacular imagen de Pablo en la clave de su entorno  y han subra-



74

yado  lo que la conversión supone de alejamiento de los parámetros  
en vigor, un cambio radical en el ser, el pensar y el comportarse del 
hombre.

	 En otras épocas -por desgracia más escasas en la historia-, en 
que el sentido vitalista ha impregnado más la vida del hombre,  la con-
versión se ha visto más como resurrección, como plenificación de la 
propia realidad. Se era consciente de que el hombre nuevo es el mismo 
hombre viejo, transformado, completo, porque sabe de quién se ha 
fiado.

	 Una de las paradojas y singularidades de nuestra época es 
que a la vez las grandes guerras, el hambre de tantos y la comunica-
ción noticiosa de lo terrible, mantienen patente el signo de la muerte, 
mientras el avance de la salud y de la técnica, y el brío de un mundo 
sorprendentemente vivo y joven, configuran a la persona actual como 
un ser de esperanza y de futuro, -radicalmente afirmador de la vida.

	 Quizá por tanto, hasta ahora no ha sido posible, más que a 
unos pocos escogidos, captar la dualidad -la polaridad- de la imagen 
paulina en toda su riqueza. Pero hoy sí es posible que la persona vis-
lumbre algo que le puede alejar radicalmente de todo lo que de veras 
no le gusta. Y este “algo” resulta que es Alguien -Cristo-, que le permi-
te un encuentro verdadero con el mismo Alguien que es uno mismo y 
que son los demás.

	 Pero por desgracia, aún son legión quienes nos hablan de la 
conversión como un cambio y una muerte; quienes sintonizan más 
en el grito del Antiguo Testamento ¡arrepentíos! ; son más aún que 
quienes sonríen en la certeza del Nuevo, diciéndonos que “buscad y 
encontraréis”.

	 Muchas veces hemos dicho que sería absurdo que un vendedor 
de automóviles de lujo pretendiera que le compráramos uno de sus co-
ches, insistiendo sobre su alto precio y no sobre el gozo de disfrutarlo. 
Le suspenderían en cualquier curso de marketing.  Pues así también 
hemos confundido a menudo a los cristianos valor y precio, inten-
tando el absurdo de que los alejados quisieran acercarse mientras les 
decíamos tan sólo lo que perderían  en el intento.



75

	 La conversión genera un cambio, pero es un hecho radical 
-de fe- y no básicamente de criterios y conductas. Es mucho más una 
planificación que un cambio (ser otro).

3.- Etapas del Proceso de Conversión

Sobre la base de estas convicciones se construyó el método que cono-
cemos como Cursillos de Cristiandad, que articula su actuación hacia 
la persona en tres fases, que denominamos Precursillo, Cursillo y Pos-
cursillo. A través de lo que llamamos Precursillo intentamos ayudar a 
la persona que busca en su vida el logro de algo que identifica como 
su felicidad, como su plenitud o como su ideal, para que profundice 
en su búsqueda, acelere su búsqueda y oriente su búsqueda hacia el 
verdadero horizonte del encuentro. Con ello procuramos que su pre-
via inquietud, tantas veces angustiada, o asqueada o acallada se perfile 
como una inquietud sana, recta, sincera e ilusionada.

	 En los tres días del Cursillo propiamente dicho se intenta, y 
casi siempre por la Gracia de Dios se consigue, que aquella búsqueda  
cristalice en un triple encuentro (o reencuentro) de la persona  consi-
go mismo, con Cristo y con los demás.   Pero no por ello creemos que 
el hombre ya se ha convertido en cristiano; sabemos y sentimos tan 
sólo y nada menos que la persona ha iniciado su proceso de conver-
sión -de convergencia- consigo mismo, con Cristo y con los demás se-
res humanos, que ha de ser un proceso de paz, de alegría y de eficacia, 
en un entrañable “cuarto día” del cursillo -o Poscursillo-, que durará 
ya toda su vida.

	 Es decir: si bien podemos afirmar que de ordinario en el 
cursillo la persona  se ha convertido a Cristo (como a sí mismo y a los 
demás), sabemos que será durante toda la aventura  posterior de su 
vida, en el Poscursillo, donde tendrá  ocasión de convertirse en cristia-
no -en Cristo- en puridad teológica.

	 Quizá resulte aquí oportuno un símil que oímos utilizar hace 
ya muchos años a Don Juan Capó: un cursillista le preguntó en qué 
consistía eso de la “metanoia”. “Es como volver del revés un calcetín”  



76

-le dijo- “pero ¡ojo! que el calcetín sigue siendo el mismo, con su color 
y su textura, con sus remiendos  y sus rotos.” Y en esta perspectiva de 
identidad personal, sabiendo  que es necesario  y bueno que “el cal-
cetín” (el hombre) siga siendo el mismo, fue construyéndose  todo el 
conjunto de medios y de propuestas  que integran  el Poscursillo.

	 El Cursillo es en verdad, y porque así lo quiere el Señor, uno 
de los pocos medios que facilitan hoy la conversión a Cristo de los 
alejados, sin que por ello dejen de ser como son ni dejen de estar 
donde están; pero entre los “hijos fieles” siempre acechará la tentación 
de cambiar los modos, el estilo, los criterios y hasta el entorno del 
converso para que asuma  los tradicionales comportamientos de los 
“hombres  de Iglesia”.

	 Lo cierto es que hay quien prefiere un mundo que estuviera 
lleno de “personas  de Iglesia”; nosotros preferimos una “Iglesia de 
personas”, viva y atractiva en la misma entraña  del mundo, donde 
cada uno dé su nota precisa, desde la libertad, la creatividad y la cons-
tancia que la Gracia hace siempre posibles.

4. El Poscursillo, Etapa Esencial del Proceso de Conversión.

De ahí que el Poscursillo esté pensado para facilitar que los tres 
encuentros que se han producido  en el Cursillo vayan cuajando  en 
otros tantos procesos de amistad: amistad del hombre consigo mismo, 
con Cristo y con los demás.

	 Metodológicamente es indudable que la clave para hacer posi-
bles estos tres procesos de amistad,  es precisamente el último de ellos 
-la amistad con los demás-, y dentro de él la amistad con los otros que 
integran  el nosotros del propio proceso de conversión, es decir, la 
amistad con los “hermanos”.



77

5. La Amistad, Clave del Poscursillo.

	 Nadie se encuentra a sí mismo si no es por similitud y por 
contraste, al tiempo, con los demás; pero más clave y más claro aún 
resulta que nadie mantiene consigo mismo esa actitud de aceptación  
radical y alegre al propio tiempo de anhelo y casi exigencia de mejora 
y perfección -que identifica la paradoja  y la síntesis de la amistad- si 
no se ve reflejado en las carencias y las grandezas  del amigo. Sólo 
esa vía nos libra de la culpabilización paralizante  y de la exculpación 
alienante a la que tiende el hombre de nuestro siglo de forma cíclica y 
pendular,  y nos sitúa en una perspectiva creciente  de propia identi-
dad y construcción: en la vía para ser uno mismo e ir siendo a la vez 
“más y mejor”.

	 Este estímulo combinado  de propia identidad  y construcción 
lo aporta a nuestro entender  toda relación de amistad cuando es au-
téntica; es decir, cuando la amistad no se instrumentaliza ni se triviali-
za por parte de ninguno  de los dos amigos en presencia.

	 Para el avance del hombre hacia su plenitud real, estas dos 
líneas de avance, que aquí designamos  como propia identidad y cons-
trucción, aún no son suficientes. Falta un tercer elemento  que permita 
completar el círculo, que de alguna forma es la vida del hombre,  y 
centrar su eje.

	 Cuando la amistad se produce entre quienes comparten la 
certeza de que el sentido de la vida, de la realidad y de la historia es 
Cristo -que vive en ambos-, a los efectos antedichos  de propia identi-
dad y construcción,  se añade  necesariamente un nuevo componente 
que podemos designar como integración activa, consciente  y crecien-
te  en el Todo.

	 No creemos necesario dilucidar si solamente  a raíz de lo 
cristiano y entre cristianos se genera este tercer y definitivo factor de 
la relación de amistad; posiblemente, no. Pero lo que proclamamos 
-porque nuestra certeza y nuestro gozo de cada día así nos lo exigen- 
es que cuando la amistad se alumbra, se vive y se cultiva entre cristia-
nos, sí se da esta crucial y tercera dimensión de la integración activa 
de cada uno en el Todo.



78

	 Esta es la dimensión que permite al hombre encontrar,  afirmar 
y afianzar el eje del círculo que es su propia vida: no sólo es él mismo 
-requisito previo-, sino que sabe quién es, en relación a lo demás y a 
los demás. Capta tanto su ser -personal- como su esencia -cósmica y 
trascendente-; afianza su vigor y afirma su valor. Pero ello no es todo 
aún.

	 La persona encajada en su verdadero  eje es la única que puede  
proyectarse  a la vez armónicamente hacia todas las áreas o zonas de 
su vivir. Y aún mas : precisamente  por pivotar sobre su eje verda-
dero, esta proyección del hombre  hacia sus diversos horizontes  de 
crecimiento  y plenitud no es forzada ni apenas esforzada, sino que se 
produce  con naturalidad,  con normalidad,  armónicamente.

	 Esto no quiere decir que esta persona  que pretendemos ser y 
ayudar a ser, con propia identidad, crecimiento e integración activa en 
el Todo, no tenga problemas  ni se equivoque jamás. Muy al contra-
rio, suele tener más problemas que el hombre medio de su alrededor,  
porque su libertad interior constituye para muchos casi un reto que les 
insta a domesticarlo; su crecimiento despierta  envidias en unos, afán 
de utilización de su energía en otros y resistencia a su influjo en otros 
más, etc. etc.

	 Pero nuestro hombre  ve estos problemas como materiales de 
su construcción  y de su crecimiento y asume sus errores -o sus caí-
das- precisamente porque  se sabe en proceso de conversión y nunca al 
filo de la meta; y sobre todo, porque  comparte  con sus amigos su vida 
desde el mismo sentido de la vida, y sabe que también ellos -a quienes 
sin duda admira- tampoco están  libres de problemas ni de errores.

	 Este es en síntesis el análisis que subyace en la metodología del 
Poscursillo, en la concepción  fundacional de Cursillos y que muchas 
veces no reconocemos en proclamas que quieren parecer apologéticas  
de nuestro  Movimiento, pero que objetivamente tienden a instrumen-
talizarlo.



79

6. Dar Oportunidades de Amistad.

En primer lugar, cuidamos  que la persona  tenga  ocasión de amistad.  
Ya el propio Cursillo, y aún el Precursillo, son en muchos casos lugar 
de encuentro entre personas  que cuaja en amistad entre ellas; pero 
básicamente es en el ambiente testimonial de la clausura del cursillo 
-en muchos lugares agudamente precedido por el sorpresivo despertar  
alegre y amical de las “mañanitas”- que anuncia e invita a la Ultreya, 
donde empezará  el necesario oteo y ojeo de procesos de amistad.

	 Es por tanto  la Ultreya nuestra metodología específica para 
que, entre otras cosas, quienes han iniciado su proceso de conversión 
en un Cursillo puedan establecer auténticas relaciones de amistad 
con otros que comparten  su sentido de la vida. De ahí que descali-
fiquemos siempre los montajes que pretenden convertir las Ultreyas 
solamente  en actos públicos o colectivos, suprimiendo o restando  
importancia a las reuniones  de grupo previas que la configuran; al 
igual que hacemos  cuando alguien -deliberadamente o por simple 
comodidad- propugna  que las reuniones de grupo con que se inicia la 
Ultreya sean de componentes fijos o estables, cuando  la primera clave 
de su eficacia es variar cada semana  de miembros, originando  así que 
cada vez que se haya conocido y tratado personalmente a alguien -a 
varios- antes desconocidos  prácticamente,  posibilitando así la “chis-
pa” de un proceso de amistad llamado a impulsar, afianzar y orientar 
aquel mismo proceso de conversión y todas sus insospechables deriva-
das.

	 Junto a la Ultreya, la labor de “rodaje” que sobre el cursillista 
efectúan tanto  quienes le invitaron al cursillo como muy significada-
mente los que formaron el equipo de dirigentes  de su cursillo, hacen 
de ordinario posible que el converso -o reafirmando  su previa conver-
sión- se haga  amigo de otros con su mismo sentido de vida.

7. Impulsar Grupos de Amistad.

Somos conscientes de que, al darse oportunidades de amistad,  afloran 
dos tipos básicos de relación amical: la bilateral y la grupal.



80

	 Como método y como movimiento,  el Cursillo -el Poscursillo, 
en concreto-  no ignora ni minusvalora las relaciones bilaterales de 
amistad; pero es consciente  de los riesgos de la falta de perspectiva, de 
inercia compartida  y de derivación conjunta  que muy a menudo ace-
chan a la mera amistad bilateral. De ahí que apostemos decisivamente  
por la relación de amistad grupal, por el grupo estable de amigos que 
lo son “todos  de todos”.  Sabemos que dentro  de ese grupo de amigos 
verdaderos -entre tres y seis personas, usualmente-  habrá quienes, de 
dos en dos, polaricen una mayor densidad  de afinidades y convergen-
cias y pensamos que no sólo es inevitable, sino además muy positivo, 
porque  entonces, con lo dual enmarcado en lo grupal, conseguiremos  
todas las ventajas de ambos tipos de comunicación y facilitaremos que 
se superen asimismo sus respectivos riesgos.

8. Características del Grupo. Pluralidad.

Casi nunca el nivel de afinidades en el grupo es tan grande  como para 
que se reproduzcan en él -a escala ampliada los riesgos típicos de la 
amistad dual: inercia, narcisismo y peculiarismo. Pero no deja de ser 
posible. Y, en cambio, en el grupo es aún más fuerte  que en la amis-
tad a dos, el riesgo del seguidismo, del liderazgo excesivo de uno de 
sus componentes, que convierta al grupo en un equipo. Todos estos 
riesgos creemos que quedan adecuadamente neutralizados, con la 
incardinación del grupo en la Ultreya, que se convierte así, a la vez, en 
semillero de la creación de grupos y en garantía  de sanidad,  apertura  
y vitalidad de los grupos ya existentes.

	 Pero antes  de retornar  el papel de la Ultreya en el proceso de 
conversión que es el Poscursillo en su conjunto, hemos de perfilar algo 
más el clave papel del grupo estable y, por tanto,  de la reunión sema-
nal de grupo dentro  de ese Poscursillo.

GRATUIDAD. En Cursillos el grupo no agrupa  a sus miembros para 
que, sino porque.  No pretende en absoluto que sus componentes 
piensen igual sobre todo lo contingente, ni que sientan igual frente a 
lo que acontece, ni mucho menos que emprendan actuaciones con-
juntas.  Aspira tan sólo y nada menos a que los amigos que lo integran  



81

pongan en común con frecuencia -semanalmente- lo que cada uno 
vive por separado, en sus respectivos ambientes. Es compartir lo que 
se vive y no convivir, la esencia del grupo en nuestra metodología. Y 
ello frecuentemente se olvida, fomentando liderazgos internos, misio-
nes comunes y reflexiones poco menos que obligadas, que están siem-
pre en contra de la idea germinal de Cursillos: de lo que ha venido en 
llamarse el carisma fundacional.

	 Porque “van siendo” cristianos, los integrantes  de nuestros 
grupos desean  encarnar  el gozoso misterio de la “comunión  de los 
santos” y del Cuerpo Místico de Cristo a escala practicable.  Y estas 
realidades trascendentes explicitan también  que el secreto  consiste en 
la conjunción de lo diverso, de lo singular, en un Todo que multiplica 
exponencialmente el valor de cada uno de sus miembros.

	 Pero porque, además de “ir siendo”  cristianos, son amigos 
entre  sí, esta puesta  en común de sus respectivas vivencias singulares 
-inherente  a todo lo evangélico- se hace humana e inmediatamente 
apetecible, fácil, gozosa y eficaz.

RESPETO. Es así esencial que la actitud dentro  del grupo, cuando el 
amigo cuenta sus experiencias o sus proyectos, no sea nunca la de un 
dogmático y castizo “no estoy de acuerdo”, ni un “estás  equivocado”, 
sino la de un evangélico y amical “yo creo que en tu lugar hubiera 
hecho”  o “haría”... y conste que no hablamos de vocabulario, sino de 
actitud; porque  hay quien con palabras duras pero naturales  sabe 
compartir, como abunda el que con palabras suaves no hace sino im-
ponerse o tratar de descalificar.

	 Lo verdaderamente acorde con la metodología de Cursillos es 
hacer converger lo vivido con lo vivido y lo proyectado con lo pro-
yectado, de cada uno a los demás  miembros del grupo, y no oponer 
lo vivido por uno a lo sabido por otro o a lo  proyectado  por alguien 
ajeno al grupo. Al ras de lo vivido, queda siempre claro que todos 
somos discípulos, en proceso de conversión, “Agamenón o su porque-
ro”, y que uno sólo es el Señor y el Maestro. Bastantes  jerarquizaciones  
tendrá  el cursillista en cada uno de los ambientes en que se mueve en 
la realidad del mundo -en su empresa,  en su familia, en su quehacer 



82

cívico e incluso en su diversión- para que le privemos del rincón de 
igualdad que le supone el grupo,  precisamente por su diseño de Evan-
gelio y amistad.

ESTABILIDAD Para que los grupos -y por tanto las reuniones  de 
grupo-,  que son la base del Movimiento de Cursillos, mantengan ese 
clima interior y ayuden  realmente por ello al proceso de conversión 
de cada uno, entendemos es esencial que mantengan su incardina-
ción en una Ultreya genuina  y cuiden su estabilidad. La vocación de 
estabilidad del grupo de amigos, en cristiano, no es distinta de la que 
de por sí tienen tales grupos en lo meramente humano:  de una parte,  
se esforzarán  en que un problema concreto  de comunicación  o un 
bache en el camino, no suponga  la desintegración del grupo ni su 
disolución en tertulia o convención social; pero también  la estabili-
dad servirá para que cuando  uno de sus componentes o todos ellos 
realmente han dejado ya de mantener la vinculación necesaria  se 
produzca sin traumas  el desgajamiento de uno o el del propio grupo, 
mientras todos procuran  que el dejar de estar en “este” grupo, no les 
suponga  quedarse sin reunión de grupo, para lo que, una vez más, la 
Ultreya es el instrumento que lo posibilita.

LIBERTAD Frente a un esquema clásico y casi subconsciente  entre los 
católicos “de toda la vida”, según el que al alejado que se convierte -que 
inicia su conversión- lo necesario  es que se le forme intelectualmen-
te, teologalmente,  y se organice en su actividad “evangelizadora”, los 
Cursillos plantean una convicción muy distinta: lo esencial es que al 
converso se le vaya haciendo fácil, consciente y creciente su proceso de 
conversión; él tendrá entonces  el buen gusto de adecuar su cabeza y 
su voluntad a lo mejor; pero la clave no es su inteligencia ni su volun-
tad: es el alma, el hambre de Dios y la santidad,  que residen en ese 
punto central y mágico de la persona, más cerca de su corazón que de 
otra cosa, pero que trasciende con mucho su mundo de los sentimien-
tos.

	 Para que lo cristiano no pase, ni pese, ni pise al hombre  que 
intenta  vivirlo, no se nos ocurre mejor método, desde la divertida y 
difícil época en que nos ha tocado  vivir. El “ama  y haz lo que quieras”  
de San Agustín, lo recrean nuestros grupos en un “haz lo que quieras 



83

y compártelo  con tus amigos también cristianos: verás que cada vez 
lo que tú quieras se parecerá  más y más a lo que de ti quiere el Señor, 
que quiere tu bien y es omnipotente”. Si no creemos en el hombre  -en 
la persona-,  no podemos  creer en los Cursillos; y si creemos en los 
Cursillos, nuestra  actitud frente al converso de ayer mismo o al que 
viene convirtiéndose  desde décadas,  no puede ser otra que la de 
Cristo tras resucitar a Lázaro, que observando  sin duda los excesos 
de solicitud de los presentes, empeñados en “ayudar” al resucita-
do limitando sus movimientos y su capacidad de decisión, les dice 
simplemente: “soltadle y dejadle andar.” Ante tantos que pretenden 
“ayudarnos”,  diciéndonos primero hacia dónde,  por dónde,  a qué 
ritmo y con quién tenemos que andar, y que se empeñan en que para 
andar bien tenemos  que aprender fisiología y hasta gimnasia rítmica y 
litúrgica, la metodología a la vez simple y profunda  -y por ello eficaz- 
de Cursillos, nos recomienda  tan sólo que andemos en compañía  de 
hermanos amigos, compartiendo así los gozos y las fatigas del camino.

	 Es decir, que el método de Cursillos sigue pretendiendo con 
finalidad propia única y exclusiva, no sólo los tres días del Cursillo, 
sino después a lo largo de todo el Poscursillo, ser una ayuda decisiva y 
eficaz al proceso de conversión, que identifica con el triple proceso de 
amistad ya enunciado: consigo mismo, con Cristo y con los demás.

	 Hubiéramos podido pensar que después  del Cursillo la per-
sona  lo que necesita es formación o bien organización  o bien pro-
yección en la vida cívica y social; pero pensamos  que lo que de veras 
necesita es vivir en amistad de sus hermanos.

	 Y que a través de ella, al ritmo y en el rumbo autóctono  que en 
su seno la persona  descubra  y adquiera, encontrará por motivación 
realmente  personal y evangélica, los cauces de conocimiento y activi-
dad más adecuados.  Porque solamente  el compartir garantiza  en lo 
posible sus ganas de seguir convirtiéndose,  y margina la sensación de 
los hijos fieles, que por creerse ya convertidos aspiran más a los réditos 
que al trabajo, o más al trabajo que a su motivación amorosa.

	 Nuestra experiencia nos dice que conocer y actuar no llevan 
de por sí a amar y que, en cambio, amar lleva a conocer y actuar. Y 



84

que para propiciar el amar, nada  mejor para el ser humano  de hoy 
que combinar el amor humano  generalizable -que es la amistad- con 
la actitud de amor trascendente que aporta el que los amigos también  
quieran ser cristianos.

9. Interconexión de los Grupos: La Ultreya.

Precisamente porque el grupo de amigos puede  derivar en particula-
rismo o convertirse en equipo a las órdenes de quien desde dentro o 
fuera lo maneje o lo manipule o derivar hacia una mera tertulia bien 
intencionada, resulta esencial el baño de universalidad y diversidad 
que supone la Ultreya.

	 La Ultreya es la reunión de reuniones de grupo. Y a ella aflu-
yen los grupos y sus componentes para lo mismo que acuden  a la 
reunión de grupo: para compartir lo que cada uno y cada grupo vive. 
No para adquirir conocimientos  o recibir instrucciones.

	 Si el fin de la Ultreya fuera intelectual u organizativo,  no po-
dría tener el perfil de universalidad que la define en lo más profundo.  
Enseguida veríamos que sería mejor reunirse por niveles de cultura, 
por ambientes  de proyección o por cualquier otra dimensión de sin-
gularidad.  Pero si la finalidad de la Ultreya es, como afirmamos desde 
la génesis de los Cursillos, que todos y cada uno puedan en medida 
suficiente compartir lo que los demás viven, para avivarse de continuo, 
cuanto  más amplia es la base estructural de la Ultreya, mejor facilita 
su eficacia.

	 Del mismo modo,  nunca hemos aceptado  que no exista un 
método  para la realización de las reuniones de Ultreya, frente a mu-
chos que opinan que salvada la finalidad todos los métodos son acep-
tables.  Y ello porque vemos que con la mayoría de métodos inerciales 
entre los católicos, se da un perfil formativo o bien organizativo,  a lo 
que por su esencia es y debe ser vivencial para seguir teniendo poten-
cia  de conversión.

	 A menudo  nos quejamos los católicos de estos tiempos, del 



85

auge que las sectas están obteniendo entre las gentes  más o menos jó-
venes y más o menos sencillas, olvidando que es por nuestra carencia 
de ingenuidad  bautismal, del entusiasmo por lo que por ser infinito es 
también  sencillo y del asombro alegre porque Dios nos ama, que mu-
chos están teniendo  que buscar fuera de la Iglesia visible lo que tenían 
pleno derecho  a haber encontrado dentro,  porque es parte esencial 
de la heredad de Cristo.

	 Y con ello no queremos afirmar que las Ultreyas deban  tener 
clima iniciático de secta, ni enfocarse  hacia el mero cultivo del sen-
timiento: pero desde luego no deben  impedir que lo que se siente se 
comparta, ni que la alegría desbordante de los hijos de Dios se mani-
fieste.

	 Por desgracia, se empieza queriendo que la Ultreya “además” 
de ser el lugar donde se comparte  lo vivo, sea plataforma  de estudio  
o de actuación coordinada  y, después, sin que apenas alguien -desde 
una seglaridad más genuina- se dé cuenta, lo intelectual o lo corpo-
rativo  sustituyen a lo vivo. Y la Ultreya es precisamente el sensor 
esencial de este peligro básico para todo el Movimiento de Cursillos. 
Si las Ultreyas dejan de ser instrumento básico de conversión para ser 
plataforma  de inversión de talentos  evangélicos o de diversión de los 
que se creen mejores, se despueblan lentamente  y terminan siendo, 
como irónicamente ya hemos dicho, el lugar donde se juntan “los más 
santos, los más tontos y los del último Cursillo”.

	 En definitiva, la Ultreya genuina es uno de los pocos lugares 
y ocasiones, donde a la persona  en proceso de conversión le es real-
mente  posible percibir que puede ser “lo máximo”,  sin ser “más” que 
los demás. Esta irrepetible y evangélica sensación sólo puede alcanzar-
se cuando el centro real es el ser persona  y/o el ser cristiano. Pero, por 
desgracia no es lo frecuente: los mismos que nos hablan de la mara-
villa de ser persona, suelen no disimular su orgullo -o al menos su 
satisfacción elitista- de ser, además,  persona culta o persona  compro-
metida, lo que equivale a “persona  superior”  de alguna forma; y los 
que a menudo  nos espolean a ser cristianos, apenas disimulan el alto 
concepto  en que a sí mismos se tienen, porque “además” de simples 
bautizados,  son miembros de tal obra o movimiento y organización  o 



86

han alcanzado a estudiar y saber lo que los cristianos de a pie ignora-
mos; y la satisfacción de ser más les impide la alegría de ser mejores.

	 De ahí nuestra  porfiada insistencia en que la Ultreya muestre  
y demuestre en su método y su clima real, que siempre se puede ser 
mejor persona y mejor cristiano, pero que nunca se puede ser más que 
persona, ni más que cristiano. En línea con lo que hemos afirmado 
otras veces, de que el Papa es más importante por ser hijo de Dios que 
por ser Vicario de su Hijo.

10. Vertebración de la Ultreya: Escuela y Secretariados.

Para que este carácter vital de las Ultreyas no se trueque  en simples 
fuegos de artificio, en espectáculo más que en habitáculo,  es esencial 
que esté vertebrada y potenciada  por una Escuela o Grupo de Diri-
gentes.

	 Seguramente por un cierto prurito de elitismo, tiende a verse 
la Escuela de Dirigentes de Cursillos más como un lugar de llegada 
que como una pista de salida. Pero lo cierto es que las Escuelas tienen 
que estar abiertas de par en par a todos los que quieren tener  algún 
protagonismo en el ambiente  de Cursillos y forman parte viva de una 
Ultreya y, por tanto,  de una reunión de grupo.

	 Lo esencial es que la Escuela de Dirigentes tenga siempre 
claro y presente  que su función primera y esencial es vertebrar la o 
las Ultreyas de su ámbito. Y después, muy secundariamente, preparar 
personas para actuar de dirigente  de un Cursillo o bien para organizar 
los dispositivos de organización  y de intendencia espiritual que cada 
cursillo reclama o bien para facilitar las relaciones del Movimiento, en 
el lugar y tiempo concretos,  con las restantes realidades geográficas 
del Movimiento de Cursillos o con las restantes  realidades que coinci-
dan en el tiempo y espacio y que actúen o digan actuar en la perspecti-
va del Evangelio o en la dimensión radical de la persona  humana.

	 Una última finalidad agregaríamos y es la de que las Escuelas 
sean núcleos de reflexión sobre lo que los Cursillos están  siendo y lo 



87

que podrán  ser en el ámbito concreto  de que se trate.

	 Cualquier otro objetivo que se marquen  las Escuelas de 
Dirigentes, aunque  sea en principio tan loable como el de analizar 
y divulgar los textos del Magisterio Eclesiástico o como el de cubrir 
necesidades pastorales  o de justicia, no son propios de una Escuela de 
Dirigentes de Cursillos.

	 Que los que influyen, confluyan: éste es el secreto de las Es-
cuelas. Pero su actividad no será perdurable  ni eficaz si los dirigentes 
incluyen en un determinado sentido o vector de lo cristiano y a un 
nivel que no sea el realmente  asequible y conveniente  a todos, que es 
el de compartir lo que se vive y el de organizar  el mínimo “tinglado” 
necesario para que ese compartir sea real.

	 De ahí que uno de los grupos de la Escuela, sin perder su coor-
dinación  con los demás  en plano de igualdad y mediando  el acuerdo  
del Obispo, se constituya en Secretariado, que cuide de la parte  mate-
rial y organizativa del Movimiento: es decir, de la parte menos impor-
tante, pero tan precisa como las más preciosas.

	 Y lo aquí descrito para el ámbito de una diócesis, valga tam-
bién  para ámbitos mayores, al amparo de Conferencias Episcopales o 
de la jurisdicción universal del sucesor de Pedro.

11. Recapitulación.

Queda así descrito, en síntesis, el procedimiento de validez general 
más sencillo y eficaz que conocemos para facilitar al hombre  de nues-
tro tiempo su proceso de conversión; procedimiento o método que 
denominamos -entendiendo que con poca precisión y escaso sentido 
del presente- “Cursillos de Cristiandad”.

	 Obedece por tanto el método a una psicopedagogía  de la con-
versión, entendida  como proceso y no como acto, y no está elabora-
do  como un montaje  de manipulación de las personas,  sino muy al 



88

contrario, como exteriorización sistematizada  de la realidad interior, 
vivida de dentro a fuera en todos los procesos contemporáneos ínte-
gramente  evangélicos y evangelizadores  que conocemos.

	 El método de Cursillos, por tanto,  se centra en potenciar  la 
amistad con los demás  que integran  el “nosotros” de quienes se van 
encontrando consigo mismos, con Cristo y con los demás.

	 Pero el mensaje que el método  impulsa va mucho más allá 
y supone  una llamada consciente,  continua  y creciente a una ma-
yor identificación de la persona  consigo misma, con Cristo y con 
las demás personas  en búsqueda, que aún no integran  el “nosotros” 
evangélico que deseamos, al menos a sabiendas.  Procesos de identifi-
cación, todos ellos, que sólo pueden  darse plenamente  por la vía de la 
amistad.

12. Proyección en el Mundo: Los Ambientes.

De aquellas dimensiones básicas del proceso de conversión, nos 
centramos  ahora en la que frecuentemente queda  más desdibujada, 
cuando  no manipulada: la proyección del cursillista hacia los demás, 
en sus ambientes.

	 Que la metodología evangelizadora de los Cursillos pasa por 
la acción ambiental  de los cursillistas es algo muchas veces repetido, 
pero quizá poco precisado.

	 Cuando  afirmamos que el cursillista debe centrar su acción 
evangelizadora en sus ambientes, queremos decir que -salvo casos 
singularísimos- la persona  que ha iniciado o reafirmado  su proce-
so de conversión en un Cursillo, es llamada a centrar su proyección 
evangelizadora en los campos de actividad y los círculos de amistad o 
convivencia donde  ya se movía antes  de ir al Cursillo: su familia, su 
trabajo,  sus clubes o grupos de ocio o de quehacer extralaboral, etc. y 
no en otros ámbitos nuevos donde “aterrice” ya como cristiano. Cuan-
do  hablamos  de acción ambiental  como la característica del cursi-
llista, queremos decir que la acción primordial -y a menudo  exclusi-



89

va- que impulsamos,  es una acción intramundana,  no intraeclesial. 
Ni siquiera deseamos que mantenga una dedicación excesiva hacia el 
propio ambiente o movimiento de cursillos, que pueda  oscurecerle 
la prioridad seglar de proyectar amistad  en sus ambientes  laicos de 
procedencia;  en esta línea, nos supone una alegría haber alertado casi 
desde la primera hora, de que uno de los peligros de nuestra  activi-
dad es el “cursillismo”, o beatería  de nosotros.  Un eclesiástico ajeno 
a los Cursillos se sorprendía  de este aspecto  y nos señalaba  que a 
su entender era el primer movimiento de Iglesia que advertía a sus 
“fieles” del riesgo de ser demasiado “fieles” al mismo: lo comprendió 
cuando recordamos con él la advertencia  del Apóstol de no ser santo 
de Pedro, o de Pablo, o de Apolo, como de Cristo Jesús.

	 Pero, si en general se comprende que remitimos el cursillista a 
sus círculos de procedencia y a sus realidades laicales o “mundanales”, 
es sin embargo  muy frecuente que no se entienda ni el concepto  que 
los Cursillos tienen  de lo que es un “ambiente”, ni el contenido de lo 
que es la fermentación y la vertebración  cristiana de los ambientes,  
en el mensaje de Cursillos.

	 La distinción entre lo que es un ambiente y lo que es una 
estructura  resulta esencial, pero no es siempre percibida y muchos 
desean  que a través de Cursillos se conviertan quienes ostentan el 
poder en las estructuras  humanas,  ya por vía de mando, ya por vía 
de influencia (o los jefes, o las élites), y no quienes en ellos capilarizan 
una mayor densidad  de relaciones de amistad,  que pueden o no ser 
jefes o élites, pero que por lo general no coinciden.

	 Otras veces se confunde  el ambiente con el “clima”  de cual-
quier colectivo: pocas cosas más lejos de lo que los Cursillos entienden  
por ambiente,  que identificarlo con el sentimiento  colectivo predomi-
nante en un determinado lugar y tiempo.

	 Pero, pese a ello, oímos hablar con frecuencia de “animadores” 
de sus ambientes, como si el cursillista fuera llamado a crear euforia 
o acallar legítimas tensiones o hacer olvidar legítimos dolores en su 
entorno. Nada que sea contrario a la verdad es conforme a Cursillos.

	 Porque profundizando en este espejismo de la animación de 



90

los ambientes, abocaríamos  en uno de los cuatro panoramas que 
constituyen a nuestro entender las antípodas  de un ambiente  real-
mente fermentado  y vertebrado  en cristiano: -o generábamos una 
verdadera alienación colectiva, en la que las personas  no se plantean 
sus verdaderos problemas,  sino sustituciones  mágicas de su proble-
mática y apasionante  realidad.

	 Los “pobres” habrían de agradecer  tener salud y los enfermos 
no ser gente  de responsabilidades y, así sucesivamente, hasta que el 
papel de cada uno en la vida se identifica con el no asumir la vertiente 
problemática  del mismo; -o bien, en segundo  lugar, propiciábamos  
una sublimación de la realidad, antítesis de lo seglar. Los que sienten  
dolor o injusticia, habrían de pensar que lo importante es el propio 
sacrificio, que tendría sentido en función de la patria, de la clase social 
o del más allá o de cualquier otra dimensión inconstatable; -o incluso, 
tenderíamos a crear una sociedad de mera apariencia, donde cada uno 
podría vivir en su fuero interno o en su vida rigurosamente privada 
como en gana  le viniese, siempre que sus comportamientos con tras-
cendencia  colectiva visible se ajustaran a lo que en nombre  de preten-
didos evangelios se considera bueno y exigible; -o bien, finalmente y 
aún más allá, dejaríamos de preocuparnos de que esos comportamien-
tos externos fueran siquiera mínimamente sinceros o asumidos y con-
formaríamos una sociedad basada  en la hipocresía de una pretendida 
nueva inculturización cristiana, donde el parecer sustituyera al ser y el 
hacer al vivir.

	 Frente a todas estas concepciones  de la fermentación de los 
ambientes,  la que late en Cursillos es de raigambre transformadora de 
la historia, cuya clave descubre en la suma de vectores interpersonales 
de una circunstancia.

	 Uno de los más agudos pensadores de este siglo, Ortega y 
Gasset, afirmó aquello de que no puede entenderse al hombre  -al ser 
humano-, sino tan sólo al “hombre  y su circunstancia”: la persona 
es ella y su circunstancia,  siempre. Pues bien, los Cursillos cuando  
hablan de ambiente a transformar, no entienden por ambiente  ni la 
estructura,  ni el clima, ni la cultura de una circunstancia. Para noso-
tros el ambiente  es “la circunstancia y sus personas”.



91

	 Porque creemos que las personas  son la única clave real y 
evangélicamente transformadora, de dentro afuera, de cada circuns-
tancia, y de la circunstancia global que es la historia.

	 Cultivando lo que son las relaciones realmente  interpersona-
les dentro  de cada circunstancia y la más viva de estas relaciones que 
es la amistad, generaremos el Precursillo exacto que un día -el que el 
Señor quiera y nosotros  hayamos hecho posible- se transforma  para 
el mundo en la Epifanía de un encuentro, que - como la conversión de 
cada uno- no será sino el inicio esperanzado de una conversión abier-
ta,  larga y fecunda.

	 No tenemos  recetas para cambiar la historia, pero tenemos 
la convicción, la ilusión y la constancia  precisas para, desde nuestro  
proceso de conversión convergente, cambiar en amistad el signo de la 
historia.

Eduardo Bonnín
Francisco Forteza



93

Luis Reyes Larios entrevistando a Eduardo Bonnín, en su despacho.
Palma de Mallorca, 4 de octubre de 2005.

Familia Reyes Luna y el Padre Félix Herrera con Eduardo Bonnín
Palma de Mallorca, 4 de octubre de 2005.



94

Luis Reyes Luna, Arsenio Pachón, Miguel Llabrés, Luis Reyes Larios, 
Eduardo Bonnín y Jaime Radó

Palma de Mallorca, febrero 2007

Karina y Ariadna Reyes Luna, 
con Eduardo Bonnín

Ultreya de Palma, febrero 2007



95

Luis Reyes Larios con Eduardo Bonnín
Palma de Mallorca, febrero 2007



96

Fotos del Primer Cursillo de la Historia
Cala Figuera de Santanyí, Mallorca, España.

Del 19 al 22 de agosto de 1944
(Tomadas con una cámara de Salvador Escribano, quien vivió dicho Cursillo)



97







101

Bibliografía

Evidencias Olvidadas (Eduardo Bonnín, Franciso Forteza)
Ediciones Cuarto Día (© FEBA, 2004)

Vertebración de Ideas (Bonnín, Forteza, Vadell)
Secretariado Nacional del MCC México, 1962.
Ediciones Cuarto Día (© FEBA, 2004)

Volviendo a las Fuentes 
(El Pensamiento de Eduardo Bonnín 
y del Secretariado Diocesano de Mallorca)
Ediciones Cuarto Día (© FEBA)

Reflexiones (Eduardo Bonnín)
Ediciones Cuarto Día (© FEBA)

Mentalidad y Finalidad del MCC
Secretariado Nacional del MCC México, 1972.

El Cómo y el Porqué
Ed. Euramérica, 1971.

I Conversaciones de Cala Figuera
Ediciones Cuarto Día (© FEBA, 1998)

II Conversaciones de Cala Figuera 
Ediciones Cuarto Día (© FEBA, 2004)

Colaboración en la Revista Testimonio (Eduardo Bonnín)
Ediciones Cuarto Día (© FEBA, 2008)

Signos de Esperanza (Paul Josef Cordes)
Publicaciones Paulinas (Librería San Pablo), 1988.



Eduardo Bonnín, Un Aprendiz de Cristiano (Suárez del Real)
Ediciones Cuarto Día (© FEBA, 2002)

Historia de los Cursillos de Cristiandad (Guillermo Bibiloni)
Ediciones Cuarto Día (© FEBA, 2002)

Historia y Memoria de Cursillos (Francisco Forteza)
Ed. La Llar del Llibre, S.A., 1992.

Historia de un Carisma (Eduardo Bonnín)
Ed. Libroslibres, 2003.

El Movimiento de Cursillos. Estudio del Carisma. (Gail Terrana)
Correspondencia Mensual del OMCC 2008-2009.
Organismo Mundial de Cursillos de Cristiandad.
Ediciones Cuarto Día. 2011.

Carisma Fundacional e Ideas Fudamentales. 
Contrastes y Coincidencias. (Luis Reyes Larios)
Ediciones Cuarto Día. 2009.

Empezando el 4o Día (Bartolomé Arrom)
Ediciones Cuarto Día (© FEBA, 2010)

Mi Testamento Espiritual (Eduardo Bonnín).
Ediciones Cuarto Día (© FEBA, 2008)


	Portada
	Contraportada 
	Solapas
	Índice
	Dedicatoria
	PRÓLOGO
	INTRODUCCIÓN
	CAPÍTULO 1: SEMBLANZA
	Explicación Cronológica
	Primeras Polémicas
	El real valor del Obispo Hervás
	El Manual de Dirigentes
	Los viajes de Eduardo y la extraña actitud de Capó
	Vertebración de Ideas
	Los respetos humanos
	La realidad actual
	CAPÍTULO 2: EL PORQUÉ
	Eduardo y Mallorca
	CAPÍTULO 3: EL QUÉ
	CAPÍTULO 4: LOS CÓMO
	CAPÍTULO 5: EL CURSILLO DE CURSILLOS
	La Escuela de Dirigentes
	CONCLUSIÓN
	ANEXOS
	Artículo: Un regalo de la Providencia en Mallorca (Luis Reyes Larios)
	Artículo: La Misión de quienes conocimos a Eduardo (Luis Reyes Larios)
	Aportación: Miedos y Aspiraciones. El Sentido. (Luis Reyes Larios)
	Aportación: La importancia del fundador. (Carlos D. Angeletti).
	Apunte: Mística y Carisma (Rubén Gómez)
	Evangelización por medio de la conversión (Eduardo Bonnín y Francisco Forteza)
	Fotografías
	Original: Prólgo por el Obispo de Orizaba
	Bibliografía 



